
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Münchner Kurd*innen“ – 

(Un-)sichtbare Realitäten zwischen pluralen Zugehörigkeiten 

und mehrdimensionaler Diskriminierung   

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Çinur Ghaderi, Monique Kaulertz, Mary Lam 
 

Januar 2026 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Münchner Kurd*innen   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eine Studie im Auftrag der Fachstelle für Demokratie der Landeshauptstadt München 

  



Münchner Kurd*innen   

 

1 
 

Inhaltsverzeichnis 

 

1. Einleitung zur Studie.................................................................................................................................................... 4 

2. Verständnis von Diskriminierung und (antikurdischem) Rassismus ..................................................... 6 

3. Kurd*innen in Deutschland – mit Fokus auf München ............................................................................... 12 

3.1 Aktueller Forschungsstand ............................................................................................................................. 12 

3.2 Annäherung an die Zahl der Kurd*innen in Deutschland und in München ................................ 13 

3.3 Geschichte der Kurd*innen in München ................................................................................................... 14 

4. Forschungsdesign ...................................................................................................................................................... 16 

4.1 Erhebung mittels quantitativer Verfahren ............................................................................................... 16 

4.2 Erhebung mittels qualitativer Verfahren .................................................................................................. 20 

4.3 Herausforderungen und Limitationen der Studie ................................................................................. 22 

5. Ergebnisse des quantitativen Studienteils ....................................................................................................... 24 

5.1 Ergebnisse zu soziodemografischen und weiteren Merkmalen ...................................................... 24 

5.1.1 Soziodemografische Merkmale: heterogen und divers .............................................................. 26 

5.1.2 Staatenlosigkeit als strukturelle Barriere ........................................................................................ 30 

5.1.3 Politische Verfolgung und Kriege als Migrationsgrund .............................................................. 31 

5.1.4 Hohes politisches Interesse und Engagement ................................................................................ 32 

5.2 Diskriminierungserfahrungen ....................................................................................................................... 33 

5.2.1 Diskriminierungsmerkmale und -formen sind vielfältig ........................................................... 33 

5.2.2 Diskriminierungserfahrungen sind kumulativ und intersektional ....................................... 35 

5.2.3 Subtile und offenkundige Diskriminierungserfahrungen ......................................................... 36 

5.2.4 Stressbelastung durch Diskriminierung aufgrund des Kurdischseins ................................. 38 

6. Ergebnisse des qualitativen Studienteils.......................................................................................................... 41 

6.1 Bedeutung des Kurdischseins........................................................................................................................ 41 

6.1.1 Biografische Kontinuität von Diskriminierungs- und Gewalterfahrungen ........................ 42 

6.1.2 Pluralität und Wandel kurdischer Identitäten ............................................................................... 43 

6.1.3 Bedeutung von translokalen und transnationalen Bezügen .................................................... 43 

6.1.4 Thematisierungen von politischer Gewalt und Verletzungsverhältnissen ........................ 44 

6.1.5 Politische Marginalisierung und Unsichtbarkeit in Deutschland ........................................... 46 

6.2 Mehrdimensionale Diskriminierungserfahrungen von Kurd*innen in München.................... 48 

6.2.1 Vielfältige Diskriminierung in verschiedenen Lebensbereichen ........................................... 49 

6.2.2 Diskriminierung aufgrund von Religionszugehörigkeit ............................................................. 58 

6.2.3 Mehrdimensionale Diskriminierung in Geschlechterverhältnissen ..................................... 60 

6.3 Perspektiven junger Menschen und die Bedeutung von Generationenverhältnissen ........... 61 

6.3.1 Mehrfachzugehörigkeit und Identitätssuche junger Kurd*innen .......................................... 61 

6.3.2 Verhältnisse zu den Elterngenerationen .......................................................................................... 62 

6.3.3 Dynamiken bei den Einstellungen junger Kurden* ...................................................................... 63 

6.3.4 Wunsch nach zielgruppengerechten Angeboten ........................................................................... 64 



Münchner Kurd*innen   

 

2 
 

6.4 Heutige Lebensrealitäten: Diversität, multiple Herausforderungen und Ressourcen 

zwischen Rassismus und Empowerment ......................................................................................................... 65 

7. Rassismus bekämpfen - Teilhabe stärken: Handlungsoptionen ............................................................. 67 

Literatur .............................................................................................................................................................................. 70 

Anhang A: Weitere quantitative Ergebnisse ........................................................................................................ 83 

Anhang B: Fragebogen des quantitativen Verfahrens ..................................................................................... 90 

 

  



Münchner Kurd*innen   

 

3 
 

Abstract 

Die vorliegende Studie untersucht die Lebensrealitäten, Identitätsprozesse und gesellschaftliche 

Teilhabe kurdischer Münchner*innen auf Basis qualitativer und quantitativer Erhebungen und 

legt einen besonderen Schwerpunkt auf Erfahrungen von Rassismus. Neben leitfadengestützten 

Interviews und Fokusgruppen wurden soziodemografische und sozioökonomische Daten erho-

ben und ausgewertet, um Wissen über strukturelle Bedingungen und individuelle Erfahrungen 

von Kurd*innen in München und speziell zu rassistischer Diskriminierung zu generieren. Die Er-

gebnisse zeigen ein vielfältiges Bild einer transnational vernetzten, historisch gewachsenen Com-

munity. München ist für viele Kurd*innen ein Ort des Schutzes und des Neuanfangs, aber sie erle-

ben auch Diskriminierung. Die empirischen Befunde verdeutlichen, dass fehlendes Wissen und 

stereotypisierende Vorstellungen Diskriminierung und Rassismus begünstigen. Die Studie zeigt, 

dass viele Kurd*innen trotz jahrzehntelanger Verwurzelung in München sowohl mit subtilen als 

auch offenen Formen von Benachteiligung konfrontiert sind – im Alltag, im Bildungssystem, auf 

dem Arbeitsmarkt und in Behörden. Besonders belastend wirkt die sicherheitspolitische Rah-

mung, unter der kurdische Organisationen häufig betrachtet werden und die zu Misstrauen, pau-

schaler Verdächtigung und institutioneller Distanz führt. Diese Erfahrungen erzeugen bei vielen 

ein Gefühl permanenter Rechtfertigung, Verunsicherung und eingeschränkter Zugehörigkeit. Be-

sonders betroffen sind Personen ohne gesicherten Aufenthaltsstatus oder Staatenlose. Sie sind 

von rechtlicher Unsicherheit und eingeschränktem Zugang zu sozialen Ressourcen betroffen. 

Trotz dieser Herausforderungen leisten kurdische Akteur*innen einen bedeutenden Beitrag zum 

kulturellen, sozialen und politischen Leben der Stadt. Sie schaffen Orte der Begegnung, stärken 

den sozialen Zusammenhalt und fördern ein demokratisches Verständnis von Vielfalt. Ihre Arbeit 

steht für das Ringen um Anerkennung, Teilhabe und Sichtbarkeit innerhalb einer postmigranti-

schen Stadtgesellschaft. Die Studie unterstreicht, dass eine diskriminierungssensible, menschen-

rechtsorientierte Stadtpolitik wesentlich dazu beitragen kann, rechtliche wie symbolische Exklu-

sion abzubauen und kurdisches Leben als Teil einer vielfältigen, demokratischen Stadtgesellschaft 

zu verankern. 

 

 

 

  



Münchner Kurd*innen   

 

4 
 

1. Einleitung zur Studie  

Gegenstand der vorliegenden Studie ist das Kurdische Leben in München - mit einem Fokus auf 

Rassismuserfahrungen. Im Jahr 2025 wurde zu diesem Zweck erstmals eine kombinierte quanti-

tative und qualitative Erhebung zur Lebenssituation, zu sozioökonomischen Merkmalen, Diskri-

minierungs- und Rassismuserfahrungen sowie zu den Bedarfen von Kurd*innen in der Landes-

hauptstadt München durchgeführt. 

Mit schätzungsweise 1.5 Millionen Menschen zählen Kurd*innen zu den größten Einwanderungs-

gruppen in Deutschland.1 In München leben etwa 28 000 Kurd*innen.2 Europa – insbesondere 

Deutschland – weist im globalen Vergleich die höchste Präsenz von Exilkurd*innen auf. Auch in 

München gehören Kurd*innen zu einer der zahlenmäßig bedeutenden Einwanderungsgruppen.  

Die wenigen bislang existierenden Studien3 berichten von erheblichen Diskriminierungs- und 

Rassismuserfahrungen, die teils gravierende Auswirkungen auf das alltägliche Leben haben. Ins-

besondere antikurdischer Rassismus ist jedoch bisher kaum Gegenstand systematischer wissen-

schaftlicher Analysen, und auch für München liegen kaum belastbare Erkenntnisse vor. 

Die vorliegende Studie setzt an dieser Forschungslücke an, indem sie erstmals systematische Da-

ten und empirische Befunde zu den Lebensrealitäten von Kurd*innen in München bereitstellt. Sie 

leistet damit einen Beitrag zur Sichtbarmachung ihrer Erfahrungen und entwickelt auf dieser 

Grundlage konkrete Empfehlungen für kommunale Maßnahmen und Unterstützungsangebote. 

Auftraggeberin ist die Fachstelle für Demokratie der Landeshauptstadt München, die das Handeln 

der städtischen Verwaltung gegen Rechtsextremismus, Rassismus, Antisemitismus und weitere 

Formen gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit koordiniert. Im Auftrag der Fachstelle widmet 

sich die Studie folgenden Leitfragen: 

1. Wie viele Kurd*innen leben in München? 

2. Was zeichnet sie aus? 

3. Welche Diskriminierungserfahrungen machen – insbesondere junge – Kurd*innen in 

München, und wie prägen diese ihren Alltag? 

4. Welche Unterstützung wünschen sie sich von der Landeshauptstadt München? 

Die empirischen Befunde der Studie verdeutlichen, dass fehlendes Wissen und stereotypisierende 

Vorstellungen Diskriminierung und Rassismus begünstigen. Dieses (Un-)Wissen wirkt in alltägli-

chen Routinen, institutionellen Abläufen und politischen Entscheidungen fort und kann indirekt 

Verhaltensweisen prägen – etwa durch Vermeidungsstrategien, angepasste Selbstdarstellung 

oder Selbstschutz. Rassistische Strukturen entfalten ihre Wirkung somit nicht nur individuell, 

sondern auch auf sozialer und institutioneller Ebene, indem sie Wahrnehmungsmuster, Interak-

tionen und politische Räume formen. 

Zugleich zeigen sich in öffentlichen Diskursen vereinfachende oder problematisierende Rahmun-

gen, die stereotype Narrative über „die Kurden“ verfestigen. Diese sprachlichen und symbolischen 

Muster sind Ausdruck gesellschaftlicher Machtverhältnisse. Im Sinne des Othering-Konzepts4 

markieren sie Kurd*innen als „Andere“ und tragen zur Reproduktion symbolischer Grenzen zwi-

schen Zugehörigkeit und Fremdheit bei. 

 
1 Deutscher Bundestag, 2024; Ghaderi, 2025.  
2 Siehe dazu die genaueren Erörterungen im Kapitel 3.2. 
3 Ghaderi & Almstadt, 2025a; IAKR e. V., 2025; Yekmal, 2025. 
4 Spivak (2008 [1988]); Hall, 1994 und 2024. 



Münchner Kurd*innen   

 

5 
 

Diskriminierung – in individueller sowie institutioneller Form – schränkt die gesellschaftliche 

Teilhabe und das politische Engagement von Kurd*innen in München ein. Eine Stärkung gleichbe-

rechtigter Teilhabe und Abbau von Diskriminierungsrisiken ist daher zentral, nicht zuletzt, um 

einem Vertrauensverlust in demokratische Institutionen entgegenzuwirken.5 

Die Sichtbarmachung antikurdischer Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen verweist auf 

zentrale gesellschaftliche Aushandlungsprozesse: Wer gehört zur Stadtgesellschaft? Wer verfügt 

über Möglichkeiten der (Selbst-)Repräsentation, über Rechte und Teilhabemöglichkeiten? Diese 

Fragen berühren nicht nur Minderheiten, sondern das demokratische Selbstverständnis einer 

pluralen Gesellschaft insgesamt. Eine vertiefte Auseinandersetzung mit Rassismen, die Kurd*in-

nen betreffen, kann daher dazu beitragen, marginalisierte Perspektiven in den öffentlichen Dis-

kurs einzubringen und das demokratische Fundament Münchens zu stärken. 

Aus einer postmigrantischen Analyseperspektive6 versteht die Untersuchung Migration nicht als 

Ausnahme, sondern als konstitutiven Bestandteil gesellschaftlicher Wirklichkeit. Der Blick rich-

tet sich daher weg von einer vermeintlichen „Andersheit“ von Kurd*innen hin zu Fragen von 

Anerkennung, Teilhabe und gleichberechtigter Zugehörigkeit innerhalb der Münchener Stadt-

gesellschaft. 

  

 
5 Vgl. Morgan & Kelly, 2025, die zeigen, dass strukturell bedingte gruppenbezogene Hierarchien das Ver-
trauen in die Demokratie gesamtgesellschaftlich schwächen, insbesondere bei diskriminierten Gruppen. 
6 Foroutan, 2021; Yildiz, 2017; Siouti et al., 2022. 



Münchner Kurd*innen   

 

6 
 

2. Verständnis von Diskriminierung und (antikurdischem) 
Rassismus  

Für die Analyseperspektive werden im Folgenden relevante Begriffe und Konzepte zum Ver-

ständnis von Diskriminierung und (antikurdischem) Rassismus erläutert. 

Diskriminierung im rechtlichen Sinne ist laut der Integrationsbeauftragten des Bundes7 „jede 

ungerechtfertigte Ungleichbehandlung aufgrund von ‚Rasse‘, ethnischer Herkunft, Geschlecht, 

Religion, Weltanschauung, Behinderung, Alter oder sexueller Orientierung“. Im deutschen Recht 

ist Diskriminierung im Allgemeinen Gleichbehandlungsgesetz (AGG), das Benachteiligungen ver-

hindern oder beseitigen soll, näher bestimmt.  Bei den Merkmalen kann es sich um bloße Zu-

schreibungen handeln, etwa wenn muslimische Religionszugehörigkeit oder „Migrationshinter-

grund“ bei einer Person fälschlicherweise angenommen werden und zu diskriminierender An-

dersbehandlung führen.  Wichtig ist, dass die Ungleichbehandlung auf über lange Zeit tradierten 

Vorurteilen und Stereotypen gegenüber einer realen oder imaginierten Gruppe basiert, die 

dadurch gesellschaftlich schlechter gestellt ist und Ungleichbehandlung erfährt. Es gilt also auch, 

historische Zusammenhänge und Machtverhältnisse zu beleuchten, um festzustellen, ob eine 

Gruppe bzw. deren tatsächliche oder wahrgenommene Angehörige diskriminiert wird/werden. 

Rassismus wird als ein vielgestaltiges Phänomen verstanden, das nicht nur einzelne Personen 

betrifft, sondern laut der „Arbeitsdefinition Rassismus des Expert*innenrats Antirassismus“ ge-

sellschaftlich verankert ist und auch institutionell und strukturell wirksam wird. Er bezieht sich 

auf bestimmte Merkmale. 

“Rassismus basiert auf einer historisch gewachsenen Einteilung und Kategorisierung von Men-

schen anhand bestimmter äußerlicher Merkmale oder aufgrund einer tatsächlichen oder ver-

meintlichen Kultur, Abstammung, ethnischen oder nationalen Herkunft oder Religion (Es-

sentialisierung und Naturalisierung). Bestimmte Merkmale werden diesen Gruppen zugeschrie-

ben (Homogenisierung), die sie und die ihnen zugeordneten Personen als höher- oder minder-

wertig charakterisieren (Hierarchisierung). Die als minderwertig kategorisierten Gruppen wer-

den herabgewürdigt und auf der Grundlage von negativen Stereotypen und Vorurteilen abgewer-

tet.”8 

Vor diesem Hintergrund konzeptualisieren wir in der vorliegenden Untersuchung Rassismus als 

Kategorisierung, Homogenisierung, Hierarchisierung und Ausgrenzung von Menschen entlang 

tatsächlicher oder vermeintlicher (äußerlicher) Merkmale, Kultur, Abstammung, ethnischer 

oder nationaler Herkunft oder Religion.9  

Es werden unterschiedliche Formen von Rassismus unterschieden, etwa Anti-Schwarzer Rassis-

mus, antimuslimischer Rassismus, antiasiatischer Rassismus und antislawischer Rassismus so-

wie andere Formen von Gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit wie Antiziganismus oder An-

tisemitismus, die sich jeweils auf spezifische Weise äußern und auf einem Set an Zuschreibungen 

basieren können.10  

So bezeichnet Antimuslimischer Rassismus eine Form von Rassismus, die sich gegen Muslim*in-

nen sowie Menschen richtet, die als Muslim*innen wahrgenommen werden. Dabei spielt es keine 

Rolle, ob sie tatsächlich muslimisch sind oder sich als gläubig beschreiben.11 Diese Form beruht 

 
7 Beauftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration, 2025a. 
8 Beauftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration, 2025b, S. 6; vgl. zur Differen-
zierung von Rassismus auch Rommelspacher, 2011. 
9 Ebd. 
10 Beauftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration, 2023. 
11 Özdoğan et al., 2023; Mediendienst Integration, 2021. 



Münchner Kurd*innen   

 

7 
 

auf der pauschalen Zuschreibung vermeintlich unveränderlicher religiöser, kultureller oder eth-

nischer Merkmale und äußert sich in Vorurteilen, Ausgrenzung und struktureller Benachteiligung. 

In Europa werden Muslim*innen häufig als „rückständig“, „unzivilisiert“, „gewaltbereit“ oder der 

Islam als „unvereinbar mit westlichen Werten“ konstruiert. Grundlage ist ein kulturelles Ver-

ständnis von Rassismus (Kulturalismus), bei der Religion als Grenzmarker zwischen dem „Eige-

nen“ und dem „Fremden“ fungiert.12  

Betroffenengruppen von antimuslimischem Rassismus sind laut Yasemin Shooman nicht allein 

Muslim*innen: „Konkret zeigt sich dies etwa darin, dass von antimuslimischen Attribuierungen 

nicht nur praktizierende Muslim*innen betroffen sind, sondern auch Personen, die etwa aufgrund 

von Migrationserfahrungen muslimisch markiert werden.”13 Shooman führt dies auf eine „Ethni-

sierung“ der Kategorie Muslim*in zurück, die häufig synonym zu Herkunftsbezeichnungen wie 

Türk*in und Araber*in verwendet werde. Religion wird damit zu einer ethnischen Zuschreibung, 

unabhängig von tatsächlicher Religionszugehörigkeit oder individueller ethnischer oder religiö-

ser Selbstdefinition. 

Diese Form des Rassismus ist deshalb auch für Kurd*innen relevant. Denn eine Mehrheit der 

Kurd*innen identifiziert sich entweder selbst als sunnitisch-muslimisch oder wird – unabhängig 

von ihrer tatsächlichen religiösen Zugehörigkeit – im Zuge von Fremdzuschreibungen als „musli-

misch“ wahrgenommen.14 Auch alevitische, ezidische, säkulare oder religionslose Kurd*innen 

werden häufig in diese Kategorie eingeordnet, da der rassistische Blick nicht nach individueller 

Religiosität fragt, sondern phänotypische Merkmale, Namen, Sprache, Herkunftsregion oder 

Staatsangehörigkeit als Marker nutzt. 

In diesem Zusammenhang beschreibt Ghaderi das Konzept der „doppelten Rassifizierung“15 von 

Kurd*innen. Viele Kurd*innen machen Rassismuserfahrungen, weil sie als Muslim*innen, 

Türk*innen oder Araber*innen wahrgenommen werden und damit als „fremde Andere“ gelten. 

Diese Rassifizierung ist „doppelt“, da Kurd*innen darüber hinaus einem spezifischen antikurdi-

schen Rassismus ausgesetzt sind, der sich gezielt gegen ihre ethnische Identität richtet. Die Dis-

kriminierungserfahrung als Kurd*in basiert somit auf einer eigenständigen Form von Rassismus, 

die sich nicht allein aus antimuslimischem oder antimigrantischem Rassismus ableiten lässt.  

Antikurdischer Rassismus, stellt eine spezifische, eigenständige Form von Rassismus dar, die 

erst kurzer Zeit systematisch erforscht wird.16 Zwar weisen unterschiedliche Rassismusformen 

teilweise Gemeinsamkeiten auf, etwa in wiederkehrenden Stereotypen wie Gewaltaffinität oder 

Bildungsferne, die sowohl im antimuslimischen als auch im antimigrantischen Rassismus auftre-

ten. Dennoch unterscheiden sich diese Formen deutlich hinsichtlich ihrer historischen Entste-

hungsbedingungen, gesellschaftlichen und politischen Kontexte sowie ihrer gegenwärtigen Wir-

kungen weshalb sie nicht auf die jeweils anderen Formen reduziert werden können. Einige der 

historischen und transnationalen Aspekte des antikurdischen Rassismus sollen hier kurz darge-

legt werden. 

Antikurdischer Rassismus richtet sich gezielt gegen kurdische Identität, Kultur, Sprache und Ge-

schichte. Er ist eng mit dem Zerfall des Osmanischen Reiches und der kolonialen Neuordnung nach 

dem Ersten Weltkrieg verbunden. Internationale Abkommen wie das Sykes-Picot-Abkommen 

(1916), der Versailler Vertrag (1919) sowie die Verträge von Sèvres (1920) und Lausanne 

 
12 Attia, 2015. 
13 Shooman, 2014 und 2016. 
14 Dazu Spielhaus, 2013.  
15 Ghaderi, 2025a, S. 47 ff. 
16 vgl. Forschungsstand unter 3.1. 



Münchner Kurd*innen   

 

8 
 

(1923)17 etablierten eine neue koloniale Ordnung, in der die kurdischen Siedlungsgebiete vor-

nehmlich durch Großbritannien und Frankreich auf mehrere neu entstehende Nationalstaaten 

aufgeteilt wurden. Kurd*innen lebten fortan als Minderheiten in der Türkei, im Iran, im Irak und 

in Syrien – ohne eigene Staatlichkeit. Diese Staatenlosigkeit bildet bis heute einen zentralen Struk-

turrahmen des antikurdischen Rassismus. 

In allen betroffenen Staaten ging die Nationalstaatsbildung mit gewaltsamen Homogenisierungs-

prozessen einher. Kurdische Identitäten wurden systematisch geleugnet oder kriminalisiert, un-

ter anderem durch Sprach-, Namens- und Kulturverbote, politische Verfolgung, Deportationen, 

massive staatliche Gewalt bis hin zu genozidalen Verbrechen. Sie äußerten sich als Sprachverbote 

in der Türkei18, Ausbürgerungen in Syrien19, politische Gewalt im Iran oder genozidalen20 Angrif-

fen auf Kurd*innen im Irak, zu denen der Giftgasangriff von Halabja21 gezählt wird. Antikurdischer 

Rassismus ist damit tief in kolonial-historischen Machtverhältnissen verankert. 

Ein zentraler Aspekt antikurdischen Rassismus ist bis heute die fehlende Staatlichkeit. Daraus 

ergibt sich eine spezifische Dialektik: Kurdische Existenz wird einerseits geleugnet, entwertet 

oder unsichtbar gemacht, während Kurd*innen zugleich als Bedrohung für die staatliche Ord-

nung, territoriale Integrität oder nationale Einheit dargestellt werden. Diese widersprüchliche 

Konstruktion dient der Legitimation von Diskriminierung und Gewalt und bildet ein wesentli-

ches Merkmal dieser Form des Rassismus. 

Diese Muster wirken transnational und bis in die Gegenwart fort und verstärken dadurch die 

Unsichtbarkeit kurdischer Zugehörigkeit und Diskriminierung, wie Ghaderi feststellt:  

In Deutschland äußert sich Antikurdischer Rassismus in struktureller Diskriminierung, medialer 

Stereotypisierung, der Kriminalisierung durch die Verknüpfung kurdischer Identität mit Extre-

mismus sowie politischer Marginalisierung. Nationale und geopolitische Interessen befördern die 

systematische Ignoranz gegenüber kurdischen Anliegen. National und religiös basierte Ideologien 

der Ungleichwertigkeit innerhalb migrantischer Gruppen verstärken die Feindseligkeit und Ge-

walt gegenüber Kurd*innen. Silencing und die Nichtanerkennung von Antikurdischem Rassismus 

als eigenständiges Problem stabilisiert dabei strukturelle Ungleichheiten.22  

Antikurdischer Rassismus ist zudem im Kontext „kollektiver Verletzungsverhältnisse“23 zu ver-

orten. In superdiversen, postmigrantischen Gesellschaften24 treffen Menschen aufeinander, de-

ren Beziehungen durch historisch gewachsene Gewalt- und Machtverhältnisse geprägt sind. 

Auch Kurd*innen begegnen in der deutschen Migrationsgesellschaft Angehörigen jener staatlich 

dominanten Gruppen, vor denen sie selbst oder ihre Familien geflohen sind oder in denen sie 

Diskriminierung und Verfolgung erfahren haben. Diese Begegnungen können vergangene Ver-

letzungen aktualisieren, wie auch die in dieser Studie geführten Interviews zeigen.25 Zugleich 

sind diese Verletzungsverhältnisse vielschichtig und nicht eindimensional, unterschiedliche His-

torien vergangener Verletzungen harren noch der Aufarbeitung. 

 
17 Ahmad, 2019; Radpey, 2022; McDowall, 2021. 
18 e.g. Dogan, 2024. 
19 BAMF, 2024.  
20 Salih, 2025. 
21 Vgl. 6.3.1 Thematisierungen von politischer Gewalt und Verletzungsverhältnissen. 
22 Ghaderi & Almstadt, 2025, 121-122. 
23 Straub, 2014. 
24 Vertovec, 2007; Foroutan, 2021. 
25 Für die Beziehung bzw. Verletzungsverhältnisse zwischen Alevit*innen (die sich teilweise auch als 
Kurd*innen sehen) und Sunnit*innen mit türkischer Herkunftsgeschichte siehe etwa Tepeli, 2023. 



Münchner Kurd*innen   

 

9 
 

Ein besonders anschauliches Beispiel für die Persistenz transnationaler Verletzungsverhältnisse 

ist namensbasierte Diskriminierung. Studien belegen, dass nicht deutsch klingende Namen in 

Deutschland mit struktureller Benachteiligung einhergehen.26 Diese Erfahrungen kumulieren mit 
weiteren, die aus spezifischen historischen Kontexten staatlicher Identitätspolitik in den Her-

kunftsstaaten hervorgehen. Burç und Yula27  zeigen, dass namensbasierte Diskriminierung in der 

Türkei ein zentrales Instrument staatlicher Homogenisierung war. Kurdische Sprache und Kultur 
waren über Jahrzehnte kriminalisiert; selbst alltägliche Ausdrucksformen galten bis 1991 als „se-
paratistische Akte“. Das Namensgesetz von 193428 verbot kurdische Vor- und Nachnamen und 

zielte auf die symbolische Auslöschung kurdischer Identität. Das Gesetz wurde erst 2013 liberali-

siert und das Verbot der kurdischen Buchstaben Q, W, X aufgehoben. 

Diese Politik setzte sich auch auf räumlicher Ebene fort: Durch systematische Umbenennungen 

von Orten und Regionen wurden kurdische Geschichte, territoriale Bezugnahmen und Begriffe 

– etwa „Kurdistan“ – aus dem öffentlichen Diskurs entfernt. Kurd*innen wurden unter geografi-

sche Ersatzbegriffe wie „der Osten“ subsumiert, wodurch kurdische Identität enthistorisiert und 

zugleich abgewertet wurde.29 Diese Praxis lässt sich als Form eines “türkischen Orientalismus” 

beschreiben, in der alles Kurdische offiziell unsichtbar gemacht wurde, zugleich aber als „östli-

cher Anderer“ hyperpräsent blieb. Diese widersprüchliche Sichtbarkeit reproduzierte rassisti-

sche Stereotype, die Kurd*innen als kulturell defizitär, potenziell gewalttätig und als Bedrohung 

für die nationale Sicherheit konstruierten.  

Die Wirkmächtigkeit dieser historisch gewachsenen und transnational fortbestehenden rassis-

tischen Narrative über Kurd*innen ist empirisch gut belegt.30 Sie strukturieren Wahrnehmun-

gen, Deutungen und institutionelle Praktiken bis in die Gegenwart und bilden einen zentralen 

Bezugsrahmen für die Analyse antikurdischen Rassismus in der postmigrantischen Gesellschaft. 

Abschließend zu den Begriffserörterungen kann zusammengefasst werden:  

Antikurdischer Rassismus bezeichnet ein historisch gewachsenes, transnational wirksames 

Macht- und Diskriminierungsverhältnis, das sich gegen Menschen richtet, die sich als Kurd*innen 

identifizieren31 oder als solche wahrgenommen werden. Antikurdischer Rassismus umfasst sys-

tematische Diskriminierung, Feindseligkeit, gesellschaftliche Entwertung und Ausgrenzung sowie 

politische Marginalisierung. In diesem Kontext fungiert „Kurdischsein“ nicht lediglich als ethni-

sche oder kulturelle Zugehörigkeit, sondern als gesellschaftlich codierte Differenzkategorie, die 

im Rahmen rassifizierender Diskurse systematisch abgewertet wird. Die Diskriminierung zielt auf 

zentrale Elemente kollektiver Identitätsbildung – insbesondere Sprache, Geschichte, kulturelle 

Ausdrucksformen und politische Artikulationsformen. Antikurdischer Rassismus manifestiert 

sich dabei in staatlichen und gesellschaftlichen Praktiken, die auf De-Legitimierung und Unsicht-

barmachung abzielen, etwa durch das Verbot bzw. die Abwertung der kurdischen Sprache, die 

Leugnung kurdischer Geschichtsnarrative oder die pauschale sicherheitspolitische Rahmung kur-

discher politischer Anliegen als extremistisch. Diese rassistische Struktur wirkt in verschiedenen 

gesellschaftlichen Feldern: Sie artikuliert sich in medialen Repräsentationen, die kurdische 

 
26 Deutsches Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM), 2023; 2025. 
27 Burç & Yula, 2025. 
28 vgl. Kurban, 2013. 
29 Burç & Yula, 2025 nach Yarkin, 2022. 
30 Küpeli, 2021, 2022; Ghaderi & Almstadt, 2025; Yekmal, 2025. 
31 In dieser Studie werden als „Kurd*innen“ diejenigen benannt, die sich selbst als solche bezeichnen. Birgit 
Ammann (2001, S. 384) schreibt dazu „Wie Kurdischsein sich definieren lässt, ist weder über greifbare kul-
turelle Substanz noch über die falsch verstandene Idee eines erfundenen Konstrukts zu beantworten. Viel-
mehr ist es die individuelle ethnische Selbstpositionierung, die […] als Definitionsgrundlage zu dienen hat.“ 



Münchner Kurd*innen   

 

10 
 

Identität stereotypisieren32, in struktureller Benachteiligung innerhalb institutioneller Ordnun-

gen (z. B. im Bildungs- oder Gesundheitswesen33 sowie in Formen politischen Silencings, etwa im 

Kontext staatlicher Gewalt gegen Kurd*innen in den Herkunftstaaten, die beschwiegen oder ba-

gatellisiert wird.  

Vier Aspekte zur besseren Einordnung von Diskriminierung und (antikurdischem) Rassismus in 

dieser Studie seien hier zusätzlich angemerkt: 

a) Kurd*innen erleben (Mehrfach-)Diskriminierung und Rassismus durch Angehörige der 

(weißen) deutschen Mehrheitsgesellschaft und durch Minderheiten mit Migrationsge-

schichte, deren Angehörige in den Herkunftsstaaten oft zur dortigen, tendenziell machtvolle-

ren bzw. dominanten Mehrheitsgesellschaft gehör(t)en (etwa sunnitische Personen mit tür-

kischer Herkunftsgeschichte). Bei Diskriminierung durch Minderheiten handelt es sich des-

halb oftmals um translokal und transgenerational fortgesetzte bzw. transformierte Formen 

des antikurdischen Rassismus, der mit den Ereignissen und Dynamiken der Herkunftsregio-

nen bzw. -staaten historisch verflochten, aber auch nicht unabhängig von Dynamiken der Auf-

nahmegesellschaften ist. Auch können Kurd*innen selbst in (historische) Diskriminierungs-

verhältnisse verstrickt sein, an denen sie nicht unbeteiligt sind oder waren.34 Nicht selten sind 

Kurd*innen sich der Mehrfachdiskriminierung bewusst, wie ein Zitat aus den Interviews zeigt: 

„Aber es ist sehr herausfordernd, kurdisch zu sein, glaube ich. Man ist eh schon im Nachteil, weil 

man Diskriminierung erfährt. Aber ich habe das Gefühl, dass Kurden eine doppelte Diskriminierung 

erfahren. Nicht nur von Deutschen, sondern auch von anderen Ausländern oder Migranten, sag ich 

mal, und man sieht, dass man sich ständig erklären muss.“ (E18-1_Abs. 137) 

Kurd*innen erleben somit eine doppelte Rassifizierung und Fremdzuschreibung: einerseits 

als „Nicht-Deutsche“ innerhalb der deutschen Mehrheitsgesellschaft, andererseits als „Nicht-

Türk*innen“, „Nicht-Araber*innen“ oder „Nicht-Perser*innen“ im Verhältnis zu den Mehr-

heitsgesellschaften der Herkunftsstaaten oder in der Vereinnahmung unter andere Identitä-

ten.  Rassismus gegenüber Kurd*innen ist somit eine eigenständige, doppelt verankerte Form 

ethnorassistischer Diskriminierung.35 

 

b) Zudem ist Diskriminierung als intersektional bzw. mehrdimensional36 zu verstehen, d. h. 

verschiedene Diskriminierungsformen sind oftmals miteinander verflochten, tauchen zeit-

gleich oder kumulierend auf und beeinflussen sich wechselseitig. Etwa gibt es Formen von 

Diskriminierung, die sich gegen kurdische Männer*, Frauen* oder Kurd*innen mit anderen 

Geschlechtsidentitäten richten, mit Rassismus gegenüber Migrant*innen verbunden sind oder 

mit der Abwertung der (sozialen) Herkunft oder Nationalität, dem (Aufenthalts-)Status, der 

Religionszugehörigkeit, der äußeren Erscheinung, der Sprache oder politischen Einstellungen 

einhergehen.37 

 

Das Beispiel einer ezidischen Frau verdeutlicht, wie sich unterschiedliche Diskriminierungs-

achsen intersektional überlagern und kumulieren können: Aufgrund phänotypischer Merk-

male und ihrer Herkunft wird sie von der Mehrheitsgesellschaft oft als Muslimin markiert und 

 
32 Ghaderi & Almstadt, 2025b; Scheufele & Brosius, 2002, 2004. 
33 Akbayir, 2024; Ghaderi & Almstadt, 2023; Kizilhan, 2018; Thielke, 202; Yeşil, 2024.  
34 etwa gegenüber Ezid*innen, vgl. Burç, 2021, auch Ghaderi & Almstadt, 2025. 
35 Piwoni, 2023, 2024; Morgan & Kelly, 2025. 
36 Vgl. Baer et al., 2010. 
37 Vgl. Ghaderi & Almstadt, 2025. 



Münchner Kurd*innen   

 

11 
 

erfährt dadurch antimuslimischen Rassismus – auch wenn sie selbst nicht dem Islam angehört. 

Innerhalb muslimischer Kontexte kann sie wiederum als Ezidin religiös marginalisiert wer-

den, als Frau sexistischer Diskriminierung ausgesetzt sein und als Kurdin antikurdischen Ras-

sismus erfahren. 

 

c) (Antikurdische) Diskriminierung und Rassismus finden überdies an verschiedenen Orten 

der Gesellschaft (Öffentlichkeit, Arbeitsplatz, Privaträume) und auf verschiedenen Ebenen, 

d. h. in Alltagsinteraktionen und täglichen Begegnungen, in institutionellen Kontexten (Schu-

len, Ausländer-Behörden) und auf einer strukturellen Ebene, d. h. innerhalb gesellschaftlicher 

bzw. staatlicher Strukturen, Gesetze und Prozesse (etwa bei der Aufenthaltsgewährung), 

statt.38  

 

d) Diskriminierung betrifft Menschen nicht nur, wenn sie diese selbst erleben, sondern auch, 

wenn andere Menschen, mit denen sich eine Person identifiziert, denen sie nahesteht oder die 

sie als potenzielle Stellvertreter*in für sich sieht, solche erfahren.39 So berichten Interviewte 

neben eigenen Erfahrungen und Beobachtungen häufiger von Situationen, die Angehörige, 

Freunde oder andere Kurd*innen erlebt bzw. geschildert haben.  

  

 
38 Ghaderi & Almstadt, 2025; zur Unterscheidung interaktioneller, institutioneller und struktureller Diskri-
minierung siehe Gomolla, 2023. 
39 Mecheril, 2003; Scharatow, 2014. 



Münchner Kurd*innen   

 

12 
 

3. Kurd*innen in Deutschland – mit Fokus auf München 

Die Identität und Geschichte der Kurd*innen in Deutschland ist vielschichtig und eng mit politi-

schen Repressionen, gewalttätigen Konflikten und Kriegen in den Herkunftssaaten verknüpft. 

Kurd*innen bilden eine religiös und politisch heterogene Gruppe, die sich in Teilen stark kulturell 

und politisch engagiert, zugleich jedoch häufig Diskriminierung und Stigmatisierung erfährt. Im 

Folgenden wird der Forschungsstand zu Kurd*innen in Deutschland skizziert, eine Annäherung 

an ihre Zahl in München vorgenommen sowie die Migrationsgeschichte mit besonderem Fokus 

auf München nachgezeichnet.  

3.1 Aktueller Forschungsstand 

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Kurd*innen in Deutschland ist nach wie vor be-

grenzt. Es liegen für Kurd*innen verstreute Untersuchungen vor, die sich häufig auf Teilaspekte 

konzentrieren. Bisherige Studien zu Kurd*innen in Deutschland, befassen sich unter anderem mit 

der Geschichte der kurdischen Einwanderung und Diasporaforschung40, dem Einfluss politischer 

Bewegungen41, der Rolle von Religion, etwa in Intergruppenbeziehungen42, den kulturellen Prak-

tiken in der Diaspora, etwa Musik, Tanz und Film43 sowie Fragen der Identitätsbildung und In-

tegration44. Auch die Bedeutung transnationaler Netzwerke45 sowie Auswirkungen politischer 

Entwicklungen in den Herkunftsstaaten auf die Diaspora werden untersucht.  

Forschungen zu Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen von Kurd*innen in Deutschland 

stehen noch am Anfang. Erste Studien arbeiten mit dem Begriff des antikurdischen Rassismus46 

und untersuchen seine Relevanz in unterschiedlichen gesellschaftlichen Bereichen. Vorhandene 

Arbeiten befassen sich unter anderem mit Bildungskontexten47 sowie Beziehungen und Dynami-

ken zwischen Menschen mit Türkei-Bezug.48 Ergänzend dokumentiert ein Sammelband von Yek-

mal e. V. vielfältige wissenschaftliche und zivilgesellschaftliche Perspektiven. Zudem liegt ein ers-

ter Jahresbericht der Informations- und Beschwerdestelle Antikurdischer Rassismus vor.49 

Wenig erforscht sind die Bildungs- und Arbeitsmarktsituation von Kurd*innen, intergenerationel-

len Dynamiken sowie die Lebenswelten von kurdischen Frauen* 50 und Jugendlichen51 in Deutsch-

land. Auch regionale Unterschiede, etwa zwischen Großstädten wie Berlin, dem Ruhrgebiet oder 

München wurden bislang kaum untersucht. Dadurch werden die Lebensrealitäten kurdischer 

Communities und einzelner Städte wie München oftmals nur fragmentarisch erfasst.52  

 
40 Ammann, 1999, 2005; Engin, 2019. 
41 Başer , 2017, 2019; Başer & Toivanen, 2024. 
42 Ceylan, 2019; Tepeli, 2023, 2024. 
43 Çakır-Kılınçoğlu, 2020; Seidlitz, 2020; Sentürk, 2022. 
44 Ammann, 2019; Baser, 2017; Demmrich & Arakon, 2021; Ghaderi, 2019; McDowall, 2021. 
45 Başer et al., 2024. 
46 Ghaderi & Almstadt, 2025; Jasim, 2024. 
47 Bostancı & İmamoğlu 2025; Yesil Sincar, 2024; Akbayir, 2024. 
48 Burç & Yula, 2025; Burç et al., 2025. 
49 Yekmal, 2025; IAKR, 2025. 
50 Zu Frauen* in Deutschland siehe u. a. Busche, 2013; Hajo et al., 2004; Ghaderi, 2014, 2019. 
51 Zu jungen Kurd*innen in Deutschland siehe Düzel, 2006, 2014; Schleimer, 2019; Schmidt, 1998, 2000. 
52 Ammann (2001, S. 138-147) gibt eine ausführliche Übersicht über die Verteilung der Kurd*innen in deut-
schen Städten. Vgl. auch Derince, 2020 und Borck, 1999 zu kurdischem Leben in Berlin; NAVEND e.V., 2003 
zu Partizipation von Kurd*innen in der Kommune, Die Linke, 2011 zu Kurd*innen in Hessen.  



Münchner Kurd*innen   

 

13 
 

3.2 Annäherung an die Zahl der Kurd*innen in Deutschland und in München  

Die Zahl der Kurd*innen in Deutschland lässt sich nicht präzise bestimmen, da es keine amtliche 

Erfassung gibt. Weder der Mikrozensus noch das Ausländerzentralregister können Kurd*innen 

als eigenständige Gruppe erfassen, da sie keine eigene Staatsangehörigkeit besitzen. Stattdessen 

werden sie unter den (Haupt-)Herkunftsstaaten Türkei, Syrien, Irak und Iran geführt. Auch die 

sprachliche Erhebung liefert keine präzisen Daten, da viele Kurd*innen aufgrund von Assimilation 

oder politischen Repressionen kein Kurdisch mehr sprechen oder dies nicht angeben.53 2011 ging 

die Bundesregierung von etwa 800.000 Kurd*innen in Deutschland aus.54 Zwischen 2011 und 

2024 kamen durch Kriege, Repressionen und Fluchtbewegungen ca. 650.000 Asylsuchende mit 

kurdischem Hintergrund hinzu, sodass die Gesamtzahl der heute in Deutschland lebenden 

Kurd*innen bei ca. 1.5 Millionen liegt.55 Besonders viele Kurd*innen leben in westdeutschen Bal-

lungszentren wie Berlin, Frankfurt oder dem Ruhrgebiet. Eine genauere Bezifferung für München 

ist derzeit nur annäherungsweise und deskriptiv möglich. Die Schätzung stützt sich auf bundes-

weite Berechnungen, die zwischen 1.2 und 1.5 Millionen Kurd*innen56 ausweisen. Entsprechend 

ergibt sich für München ein Wert zwischen 22.745 und 28.350 Personen (s. Tabelle 1).57 

Tabelle 1 

Schätzung für die in München lebenden Kurd*innen 

 

  Gesamtbevölkerung Geschätzte Anzahl von Kurd*in-

nen  

Deutschland 84.669.32658  

(100 %) 

1.200.00059 - 1.500.000  

(1.42 – 1.77 %) 

München 1.601.73960 

(100 %) 

22.745 - 28.351 

(1.42 – 1.77%) 

 

Die Zahl zeigt zugleich, dass München ein bedeutender Standort der kurdischen Diaspora ist, in 

dem politische Vereine, Kulturinitiativen und migrantische Netzwerke die Präsenz der Commu-

nity sichtbar machen. 

 
53 Kurdisch wird als „Makrosprache“ aufgefasst, also als Gruppe von Sprachen mit gemeinsamen Merkma-
len. Sie umfasst mehrere Varietäten und Dialekte, von denen die wichtigsten Kurmandschi (Kurmancî), So-
ranî, Südkurdisch, Zazaki und Gorani sind (Ghaderi, 2025b, S. 14; Sheyholislami, 2015, S. 30). 
54 Deutscher Bundestag, 2011. 
55 Deutscher Bundestag, 2024; Ghaderi, 2025; Mediendienst Integration, 2025 
56 1.200.000 laut Aubry, 2025. Ghaderi & Almstadt, 2025 schätzen die Zahl der in Deutschland lebenden 
Kurd*innen auf 1.5 Mio.; Die Bundesregierung ging 2024 von 1.3 bis 1.5 Mio. aus (Deutscher Bundestag, 
2024). 
57 Eine wesentliche Limitation dieser Berechnung ist das Fehlen inferenzstatistischer Modellierungen, die 
etwa durch das Erheben bzw. Einfließen lassen weiterer potenzieller Merkmale, die mit „Kurdischsein“ in 
Verbindung stehen, möglich wären. Solche Daten sind im Rahmen der Studie aber nicht generierbar gewe-
sen. Angesichts der lückenhaften Datenlage stellt eine deskriptive Schätzung deshalb einen pragmatischen 
Ansatz dar, um Näherungswerte zu gewinnen. Die Angabe von 22.745 bis 28.351 Kurd*innen in München 
bietet somit eine wertvolle Grundlage für weiterführende Untersuchungen. 
58 Destatis, 2024.  
59 Aubry, 2025. 
60 Landeshauptstadt München, 2024, Stand vom 20.10.2024. 



Münchner Kurd*innen   

 

14 
 

3.3 Geschichte der Kurd*innen in München  

Die Geschichte der kurdischen Migration nach München ist eng mit politischen Konflikten, Krie-

gen und Repressionen in den Herkunftsstaaten Türkei, Irak, Syrien und Iran verbunden. Sie reicht 

über ein Jahrhundert zurück und weist mehrere Migrationsphasen auf, die bis heute die Zusam-

mensetzung, Dynamik und Sichtbarkeit der kurdischen Community in München prägen. 

Frühe Migration (1919–1961). Bereits in den 1920er Jahren kamen erste kurdische Intellektu-

elle und Studierende61, darunter die Brüder Bedirxan, nach München. Hier entstand ein frühes 

Zentrum kurdischer Bildung und Vernetzung. Die vier Brüder studierten an der Ludwig-Maximi-

lians-Universität und gehören zu den bekanntesten Persönlichkeiten dieser frühen Phase. Celadet 

Ali Bedirxan entwickelte hier das lateinische Alphabet für das Kurmandschi.  

Arbeitsmigration und „Gastarbeiter*innen“ (1961–1979). Mit dem Anwerbeabkommen zwi-

schen Deutschland und der Türkei (1961) setzte eine Phase der Arbeitsmigration ein. Ab den 

1970er Jahren kamen verstärkt Kurd*innen aus den südöstlichen Regionen der Türkei. Neben der 

Arbeitssuche spielten politische Repressionen zunehmend eine Rolle. Erste Vereine und Familien-

netzwerke bildeten sich in München. Ein symbolträchtiges Ereignis war 2011 das Jubiläum zum 

50 Jahre zurückliegenden Anwerbeabkommen, bei dem die kurdische Community in München 

erstmals offiziell als Teil der Stadtgeschichte gewürdigt wurde. 

Politische Flucht und Exil (1979–1990). Die 1980er Jahre waren von Flucht und Exil geprägt. 

Der Militärputsch in der Türkei 1980 und die darauffolgenden Repressionen gegen kurdische Ak-

tivist*innen lösten größere Fluchtbewegungen aus. Auch der erste Golfkrieg (1980–1988 

Iran/Irak) und der Giftgasangriff auf die kurdische Stadt Halabja62 (1988) während der genozida-

len63 „Anfal“-Operation im Irak führten zu Fluchtbewegungen. Die Giftgasangriffe auf Halabja 

1988 hinterließen tiefe Spuren im kollektiven Gedächtnis der kurdischen Community. Das Ereig-

nis wird von vielen Kurd*innen in München, die zuvor nicht politisch organisiert waren, als zent-

raler Moment für eigenes politisches Aktivwerden benannt. Dabei spielten vor allem die deut-

schen Lieferungen von Anlagen zur Giftgasproduktion eine Rolle.64  

Kulturelle Präsenz und politische Debatten (1990–2000). In den 1990er Jahren wuchs die 

Sichtbarkeit der Kurd*innen durch kulturelle Veranstaltungen, Demonstrationen und Vereins-

gründungen. Gleichzeitig verschärften sich die Debatten um die PKK, deren Verbot 1993 auch in 

München Auswirkungen hatte. 

Neuere Migration (seit 2011). Wegen des Krieges in der Region Rojava (Syrien) und den Angrif-

fen des sogenannten „Islamischen Staates“ (IS) kamen viele Geflüchtete, darunter Kurd*innen und 

Ezid*innen, aus Syrien. Weitere Migration folgte aufgrund von politischen Repressionen in der 

Türkei ab 2016 sowie nach den durch die Ermordung von Jina Mahsa Amini im Jahr 2022 ausge-

lösten Protesten im Iran. Im Zuge der darauffolgenden „Jin, Jiyan, Azadî“ (Frauen, Leben, Freiheit) 

-Bewegung sind Kurd*innen dort verstärkt von Verfolgung betroffen.  

Die Migration der Kurd*innen nach München, so zeigt sich, ist ein mehrphasiges, transnational 

verflochtenes Phänomen. Viele kurdische Familien in München sind durch Erfahrungen von 

Flucht, Verfolgung und Exil geprägt. Die Geschichte verdeutlicht sowohl die Kontinuität von 

 
61 McDowall, 2021. 
62 Die Stadt liegt in der Autonomen Region Kurdistan im Irak und wird hauptsächlich von Kurd*innen be-
wohnt. 
63 Siehe dazu die Erklärung der International Association of Genocide Scholars, 2023. 
64 Deutscher Bundestag, 1991; siehe auch medico international, (o.J.); Der Spiegel, 1988; ausführlicher Be-
richt mit Hinweisen auf diverse Medienberichte unter Genocide Alert, (o.J.); 2018 gab es zudem eine erneute 
Klage von Opfern, dazu Blanke, 2018. 



Münchner Kurd*innen   

 

15 
 

Flucht- und Migrationserfahrungen als auch die wachsende Bedeutung kurdischer Akteur*innen 

für die Stadtgesellschaft. München hat sich von einem Ort akademischer Vernetzung und einem 

Zufluchtsort zu einem zentralen Standort kurdischer Kultur, Politik und Zivilgesellschaft entwi-

ckelt.  

  



Münchner Kurd*innen   

 

16 
 

4. Forschungsdesign 

Das Forschungsdesign wurde als Mixed-Method-Ansatz konzipiert und umfasste ein mehrstufiges 

und mehrdimensionales Verfahren, das dazu geeignet ist, sowohl quantitative als auch qualitative 

Daten zu generieren. Die quantitative Erhebung, die mittels einer Online-Befragung durchgeführt 

wurde, ermöglicht allgemeinere und quantifizierbare Aussagen zu soziodemografischen Daten 

und Diskriminierungserfahrungen von Kurd*innen in München. 

Der qualitative, auf Expert*inneninterviews und Gruppendiskussionen basierende Studienteil 

erlaubt es, tiefere Einblicke in (Diskriminierungs-)Erfahrungen, Lebensrealitäten und Bedarfe 

von Kurd*innen in München zu gewinnen. Die Studie wurde in mehreren Schritten durchgeführt. 

Ein erster Schritt bestand in der wissenschaftlichen Recherche zu bereits vorhandenen Studien 

sowie zu weiteren relevanten Informationen. Darauf folgte der Feldzugang, der die Kontaktauf-

nahme mit Schlüsselpersonen und Institutionen sowie Gewinnung weiterer Teilnehmer*innen 

für die jeweiligen Studienteile einschloss. Weitere zentrale Bestandteile waren die Planung und 

Durchführung der quantitativen und qualitativen Erhebungen (Online-Befragung und leitfaden-

gestützte Interviews) sowie die Datenaufbereitung und -analyse. 

4.1 Erhebung mittels quantitativer Verfahren  

Ziel des quantitativen Studienteils war es, soziodemografische Charakteristika wie Geschlecht, Al-

ter, Herkunfts- bzw. Ursprungsstaaten, Glaubensrichtungen, Bildungsstand, Beschäftigungsfelder 

sowie Diskriminierungserfahrungen von Kurd*innen zu erfassen.  

Die quantitative Erhebung fand im Zeitraum vom 1. März bis zum 30. April 2025 über die Online-

Plattform Sosci Survey (Leiner, 2024) statt. Die Erhebung adressierte Personen, die sich als kur-

disch identifizieren und/oder als kurdisch wahrgenommen werden. Einschlusskriterien für die 

Studienteilnahme waren die Vollendung des 18. Lebensjahres sowie ein Hauptwohnsitz oder Le-

bensmittelpunkt in München. Eine Teilnahme war digital, anonym und mehrsprachig möglich. 

Über einen bereitgestellten QR-Code konnten die Sprachen Deutsch, Kurdisch-Kurmandschi, Kur-

disch-Sorani und Türkisch ausgewählt werden. Ein Codewort65 wurde verwendet, um Doppelteil-

nahmen zu identifizieren. Alle erhobenen Daten wurden sowohl auf der Studienplattform als auch 

auf der Hochschul-Cloud Sciebo sicher gespeichert. Zu keinem Zeitpunkt der Projektlaufzeit 

konnte die Auftraggeberin (Landeshauptstadt München, Fachstelle für Demokratie) auf die Daten 

zugreifen. Die Datenanalyse erfolgte über das Statistikprogramm R Studio (Version 2024.12.1). 

Im Vorfeld der Erhebung wurden Pretests in allen Sprachen durchgeführt und führten zu Opti-

mierung einiger Items der Befragung.    

Zugang zur Stichprobe. Die Rekrutierung der Teilnehmenden erfolgte über mehrere Wege. Ein 

erster Zugang wurde über die Teilnehmenden in den Ende Februar 2025 durchgeführten qualita-

tiven Gruppengespräche hergestellt. Sie wurden gebeten, den Aufruf zur Teilnahme an der Befra-

gung in ihren Netzwerken zu teilen. Ergänzend dazu identifizierte das Forschungsteam durch ei-

gene Recherchen potenzielle Anknüpfungspunkte im städtischen Raum Münchens. Hierzu zählten 

kurdische Schlüsselpersonen sowie Einrichtungen, Institutionen, Beratungsstellen, Bildungs- und 

Gesundheitseinrichtungen sowie öffentliche Orte und Lokale, an denen ein Kontakt zu Personen, 

die zur Zielgruppe der Erhebung zählen, wahrscheinlich erschien. Zur Gewährleistung einer ano-

nymen und möglichst niedrigschwelligen Teilnahme wurde ein Informationsflyer mit einem QR-

Code erstellt, der sowohl digital als auch in gedruckter Form verbreitet wurde. 

 
65 Pöge, 2008. 



Münchner Kurd*innen   

 

17 
 

Die Onlinestudie wurde von N = 420 Personen begonnen. Nach Anwendung der Einschlusskrite-

rien (Mindestalter 18 Jahre, Hauptwohnsitz bzw. Lebensmittelpunkt in München) verblieb eine 

Stichprobe von N = 368. Aufgrund vorzeitiger Befragungsabbrüche reduzierte sich die Fallzahl auf 

N = 210. Da nicht alle Items verpflichtend waren und filtergesteuerte Fragen eingesetzt wurden, 

variiert die Fallzahl je nach Variable zwischen N = 210 und N = 88. 

Fragebogenkonstruktion und Datenerhebung. Die Fragebogenkonstruktion orientierte sich 

an bereits etablierten Instrumenten, die zur Erhebung der soziodemografischen Merkmale66 und 

Diskriminierungserfahrungen67 genutzt wurden. Die Nutzung dieser Instrumente bot den Vorteil, 

die Ergebnisse dieser Studie mit den Ergebnissen bereits durchgeführter Studien vergleichen zu 

können, wenngleich einige Items an den kurdischen Kontext angepasst wurden. Der gesamte Fra-

gebogen kann im Anhang (s. Tabelle 8) eingesehen werden.  

Untersuchungsablauf. Zunächst wählten die Teilnehmenden eine von ihnen präferierte Sprache 

für die Teilnahme. Anschließend wurden die allgemeinen Informationen zur Studie sowie die Ein-

verständniserklärung dargestellt. Durch das Klicken auf „Weiter“ bestätigten sie, dass sie die Ein-

verständniserklärung gelesen haben und dazu bereit waren, an der Studie teilzunehmen. Die Teil-

nehmenden wurden anschließend gefragt, ob sie ihren Lebensmittelpunkt in München haben so-

wie ob sie sich als kurdisch identifizieren oder als kurdisch wahrgenommen werden (s. Abbildung 

1 für Untersuchungsablauf). Zu Beginn der Studie sollten die Teilnehmenden ein Codewort erstel-

len. Bei dieser Methode handelte es sich um eine Buchstaben- und Zahlenkombination (Pöge, 

2008), die verwendet wurde, um Doppelteilnahmen zu identifizieren.68 

Die demografischen Charakteristika wurden anlehnend an aktuelle demografische Standards, wie 

sie vom Leibniz-Institut für Sozialwissenschaften postuliert wurden69, erhoben. Ein Auszug zu den 

erhobenen soziodemografischen Daten wird im Folgenden dargestellt:  

• Herkunfts-/Ursprungsstaaten,  

• Geburtsland,  

• Aufenthaltsdauer in Deutschland (ob sie in Deutschland geboren wurden oder seit wie 

vielen Generationen sie/ihre Familie in Deutschland leben),  

• Gründe der Migration, 

• gesprochene Sprachen,  

• Bildungsstand,  

• Beschäftigungsfelder,  

• Stadtteil70, 

• Selbst- und Fremdidentität, Stärke der Identifikation als Kurd*in, 

• Glaubensrichtungen sowie als wie gläubig sie sich wahrnehmen71 und 

• weitere Variablen, die für den kurdischen Kontext relevant sein können 

Darüber hinaus wurden aus der Studie von Fröhlich (2021) zu Hasskriminalität in München Items 

zu Fluchtgründen inkludiert. Auch wurden selbstbeschreibende Identitäten erhoben.72   

 
66 Siehe Hoffmeyer-Zlotnik et al., 2024. 
67 Siehe Beigang et al., 2017; DeZIM, 2023; Rodriguez et al., 2024. 
68 Eine Beispielfrage lautete: „Bitte geben Sie den ersten Buchstaben des Vornamens Ihres Vaters an“ (Pöge, 
2008, S. 63). 
69 Hoffmeyer-Zlotnik et al., 2024. 
70 Landeshauptstadt München, 2021. 
71 Anlehnend an Liedhegener et al., 2019  
72 Siehe München-Monitor (Fröhlich & Ganser, 2023). 



Münchner Kurd*innen   

 

18 
 

Die adressierten Personen – sprich die, die sich als kurdisch identifizieren und/oder als kurdisch 

wahrgenommen werden – wurden gezielt zu ihren Diskriminierungserfahrungen befragt, wobei 

Instrumente wie die deutsche Version der Everyday Discrimination Scale (Deutsches Zentrum für 

Integrations- und Migrationsforschung, 2023) und das an die kurdische Stichprobe angepasste 

Ethnic-Racial Discrimination Stress Inventory (ERDSI; Rodriguez et al., 2024) eingesetzt wurden.  

Ein weiterer Bereich, der abgefragt wurde, war das Sicherheitsgefühl in München. Am Ende des 

Fragebogens hatten die Teilnehmenden die Möglichkeit, in einem offenen Textfeld Wünsche und 

Verbesserungsvorschläge für Maßnahmen und Unterstützungsangebote der Landeshauptstadt 

München zu formulieren. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Abbildung 1 

Erhebung der Diskriminierungserfahrungen. Die Diskriminierungserfahrungen der Befragten 

in München in den letzten 12 Monaten wurde differenziert erhoben, indem sowohl die Erfahrun-

gen erfasst wurden, die im direkten Zusammenhang mit einer kurdischen Identität stehen, als 

auch solche, die allgemeiner mit Zuschreibungen wie „ausländisch“, „nicht-deutsch“ oder „Mig-

rant*in“ verknüpft sind. Denn Kurd*innen erleben vielfältige Formen von Rassismen, die sich 

nicht immer explizit auf Kurdischsein beziehen, sondern sich häufig aufgrund von Merkmalen wie 

Sprache, äußeres Erscheinungsbild oder eine vermutete Migrationsgeschichte darstellen.  

Um die verschiedenen Facetten von Diskriminierung zu untersuchen, wurden zunächst (1) Dis-

kriminierungsmerkmale erhoben. Unter Diskriminierungsmerkmalen werden Merkmale der 

eigenen Person verstanden, aufgrund deren Diskriminierung wahrgenommen werden kann (z. B. 

Hautfarbe, Herkunft, Aufenthaltsstatus, etc.). Wenn Personen angaben, aufgrund mindestens ei-

nes Merkmals in den letzten 12 Monaten in München diskriminiert worden zu sein, wurden sie 

anschließend befragt, in welcher (2) Form die Diskriminierung stattfand (z. B. Leistungsver-

wehrung, respektlose Behandlung, Beleidigung, etc.). Darüber hinaus wurden sie gefragt, in wel-

chen (3) Bereichen sie Diskriminierung erfuhren (z. B. Bildungsbereich, Arbeitsleben, bei Ämtern 

Personen, die sich als kurdisch identifizieren und/oder wahrgenommen werden 

Codewort 

Demografie (Leibniz-Institut für Sozialwissenschaft, Hoffmeyer-Zlotnik et al., 2024) 

Skalen zur Erhebung von Diskriminierungserfahrungen 
 

Diskriminierungsmerkmale, -form, -bereiche (anlehnend an Fröhlich & Ganser, 2023 und Beigang et al., 2017) 
 
Everyday Discrimination Scale (DeZIM, 2023) 
Subtile Diskriminierung 
Offenkundige Diskriminierung 
 
Ethnic-Racial Discrimination Stress Inventory (Rodriguez et al., 2024) 
Persönliche Diskriminierungs- und Stereotypisierungserfahrungen 
Internalisierte Diskriminierungserfahrungen 
 

Skalen zur Erhebung des Sicherheitsgefühls (Fröhlich, 2021) 

Offenes Antwortfeld: Wünsche, Verbesserungsvorschläge für Maßnahmen und Unterstützungsangebote 



Münchner Kurd*innen   

 

19 
 

oder Behörden, etc.) und wie häufig sie in diesen Bereichen diskriminiert wurden.73 Zudem wur-

den (4) subtile und offene Diskriminierungserfahrungen erfasst. Dabei wurden den Teilneh-

menden Situationen dargestellt, zu denen sie jeweils angeben konnten, wie häufig ihnen diese Si-

tuation passiert ist (z. B. „Sie werden mit weniger Respekt behandelt als andere“, Deutsches Zent-

rum für Integrations- und Migrationsforschung, 2023, S. 78).74 Anschließend wurde erhoben, als 

(5) wie stressbelastend sie verschiedene Diskriminierungserfahrungen einschätzen. Hier-

für wurden mithilfe des Ethnic-Racial Discrimination Stress Inventory (ERDSI; Rodriguez et al., 

2024) individuelle Diskriminierungserfahrungen erfasst, wobei die Befragten bewerteten, als wie 

stressbelastend sie diese empfunden hatten. Insgesamt wurden zwei latente Faktoren untersucht:  

1. Selbst erlebter Diskriminierungsstress: Ein Beispielitem lautete „Weil ich kurdischstämmig bin, 

haben andere angenommen, dass ich eine physische Bedrohung darstelle.“ Die interne Konsistenz 

der ersten Subskala beträgt α = .75.  

2. Internalisierung von Diskriminierungsstress: Ein Beispielitem lautete „Aufgrund meiner Erfah-

rungen als kurdischstämmige Person musste ich aufpassen, was ich tue und sage.“ Die interne 

Konsistenz der zweiten Subskala beträgt α = .85. 

Die von Rodriguez et al. (2024) erstellten Items wurden für die vorliegende Studie adaptiert, in-

dem als Referenzgruppe Kurd*innen genommen wurden, während der Begriff des Migrationshin-

tergrundes exkludiert wurde. Jedes Item wurde den Teilnehmenden dargestellt, wobei sie nicht 

verpflichtet waren, das jeweilige Item zu beantworten. Wenn sie diese Situation (Item) in den 

letzten 12 Monaten erlebt hatten, wurde ihre Stressbelastung aufgrund dieser Situation erhoben. 

Abbildung 2 stellt einen Überblick dar, in welcher Reihenfolge die Diskriminierungserfahrungen 

erhoben wurden.  

  

 
73 Die Items wurden anlehnend an den München-Monitor (Fröhlich & Ganser, 2023) sowie die Studie von 
Beigang et al. (2017) erstellt. 
74 Hierfür wurde die deutsche Version der Everyday Discrimination Scale (Deutsches Zentrum für Integra-
tions- und Migrationsforschung, 2023) genutzt. Die interne Konsistenz für die Skala zur Erfassung subtiler 
Diskriminierung liegt bei α = .87; die zur Erfassung offenkundiger Diskriminierung bei α = .83. 



Münchner Kurd*innen   

 

20 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abbildung 2 

Anmerkung. Wenn die Teilnehmenden angaben, in den letzten 12 Monaten in München Diskriminierung erfahren zu 

haben, wurden die Folgefragen zu ihren Diskriminierungserfahrungen gestellt. Insgesamt gaben 183 von 210 Personen an, 

in den letzten 12 Monaten in München Diskriminierung erfahren zu haben.   

4.2 Erhebung mittels qualitativer Verfahren 

Der qualitative Teil der Forschungsarbeit zielte darauf ab, tiefere Einblicke in die Lebensrealitä-

ten, persönlichen Erfahrungen, Einstellungen, Herausforderungen, Handlungsweisen sowie Un-

terstützungsbedarfe von Kurd*innen in München zu gewinnen. Dazu wurden Expert*innenin-

terviews und Gruppengespräche75 geführt. Die qualitativen Einzelgespräche wurden zwischen 

Februar und August 2025 sowohl online über die digitale Meetingplattform „Zoom“ als auch in 

Präsenz bei zwei weiteren Feldbesuchen in München geführt. Die Gruppengespräche fanden 

überwiegend in Präsenz statt und wurden Ende Februar sowie Juli 2025 durchgeführt. Beson-

derer Wert wurde während der Erhebung auf den engen Kontakt und den kontinuierlichen Aus-

tausch mit den kurdischen Selbstorganisationen in München gelegt, um Partizipationsmöglich-

keiten während des gesamten Forschungsprozesses bestmöglich zu gewährleisten.  

Insgesamt wurden durchgeführt: 

- 23 leitfadengestützte Expert*inneninterviews mit Akteur*innen aus Politik, Vereinen, aus 

verschiedenen Berufsgruppen und aus verschiedenen Teilgruppen (e.g. verschiedene Alters-

gruppen, Herkunftsstaaten und Zugehörigkeiten)  

- 9 leitfadengestützte Fokusgruppen-Gespräche mit a) politischen und ehrenamtlichen Akteu-

ren (2), b) Frauen* (3), c) jungen Menschen (3) sowie d) einer gemischten Gruppe für all 

jene, die an den anderen Terminen keine Zeit hatten oder sich den thematischen Gruppen 

nicht zuordnen konnten oder wollten. 

An diesen Gesprächen nahmen insgesamt ca. 65 Personen Teil, die sich freiwillig zur Teilnahme 

bereiterklärt hatten.  

 
75 Zu den Methoden siehe etwa Przyborski & Wohlrab-Sahr, 2014. 

(1) Erhebung der Diskriminierungsmerkmale (z. B. wegen des Kurdischseins oder wegen des Geschlechts) 

(2) Erhebung der Diskriminierungsform (z. B. Leistungsverweigerung oder respektlose Behandlung) 

(3) Erhebung des Diskriminierungsbereiches (z. B. im Bildungsbereich oder auf dem Wohnungsmarkt) 

(4) Erhebung von subtilen und offenen Diskriminierungserfahrungen 

(5) Erhebung des Stresserlebens bei Diskriminierungserfahrungen 



Münchner Kurd*innen   

 

21 
 

Für die Interviews wurde ein teilstrukturierter Fragebogen konzipiert, der es ermöglichte, ver-

schiedene Themenfelder mittels erzählimmanenter und -exmanenter Fragen76 leitfadengestützt 

zu erheben. In den jeweiligen Interviewleitfäden wurden anhand von drei Frageblöcken Fragen 

zur (professionellen) Selbstverortung (in Bezug auf kurdische Identität) und Biografie, zu kur-

dischem Leben in München einschließlich Ressourcen und Problemen der Zielgruppe sowie Dis-

kriminierungserfahrungen und drittens zu Handlungswünschen und -vorschlägen gestellt. Die 

Expert*inneninterviews bzw. die hier gestellten Fragen boten etwas mehr Raum für Darlegun-

gen zu Biografie, professioneller Selbstverortung und eigenen Erfahrungen als die Gruppenge-

spräche. Dabei stellten die Fragen in beiden Formaten jeweils nur eine Orientierung dar – den 

Interviewpartner*innen wurde in den Gesprächen Raum für eigene Relevanzsetzungen und Dar-

legungen gegeben. Die Interviews dauerten meistens ca. zwei Stunden und wurden in den über-

wiegenden Fällen von zwei Forscher*innen aus dem Team durchgeführt. Sie wurden überwie-

gend auf Deutsch, (stellenweise mit Wechseln in englische oder kurdische Sprache) geführt und 

mit Aufnahmegeräten oder (im Falle von Online-Interviews) der Aufnahmefunktion bei „Zoom“ 

aufgezeichnet, um sie später KI-gestützt mit den datenschutzkonformen Programmen „No-

scribe“ oder „F4-Transcript“ transkribieren und Fehler ggf. nachbessern zu können.  

Die Datenerhebung wurde nach dem u. a. von der APA (American Psychological Association) 

geforderten Prinzip der informierten Einwilligung77 durchgeführt, was bedeutet, dass Teilneh-

mer*innen sowohl schriftlich als auch mündlich über die Verwendung ihrer Daten und die eige-

nen Handlungsmöglichkeiten zur Steuerung der Datenverwendung informiert sowie eine Ein-

willigung zur Teilnahme und Datenverwendung vor Beginn der Erhebung eingeholt wurden. 

Das Datenmaterial wurde gestützt durch das kostengünstige Programm F4 Analyse kodiert. Ana-

lyse-Grundlage war zunächst ein zuvor erstellter Kode-Baum mit a-priori Kategorien, die orien-

tiert an den Frageblöcken im Interviewleitfaden, den Forschungsfragen und Vorwissen der For-

schenden gebildet wurden. Etwa wurden Interviewpassagen unter der Kategorie „Junge Leute“ 

(Kategorie der Forschungsfrage) oder unter „Diskriminierung durch die Mehrheitsgesellschaft“ 

bzw. „Diskriminierung durch andere Minderheiten/Mehrheiten der Herkunftsgesellschaften“ (be-

reits bekannte Unterscheidung aus vorangehenden Forschungsarbeiten) kodiert. Zusätzlich er-

folgte ein offenes Kodieren angelehnt an die Grounded-Theory-Methodologie78 , um bis dato un-

erforschte und neue Themen besser erfassen zu können. Dazu wurden weitere Kategorien und 

(Sub-)Codes gebildet, die sich sukzessive aus der Auseinandersetzung mit dem Material ergaben, 

etwa zur „Bedeutung von Kurdischsein“. Die Kodierverfahren der Grounded-Theory-Methodolo-

gie ergänzen hier somit für die Inhaltsanalyse typische Verfahren, da die offene Typenbildung und 

Theoretisierung in engerer Anlehnung an die Daten erfolgen kann.79 Im Gegensatz zum inhalts-

analytischen Verfahren sind in der GT zudem inhaltliche Überlappungen zwischen den Kategorien 

erlaubt, d.h. mehrere Passagen können mehreren Codes zugeordnet werden.80 Die vorstrukturier-

ten Aspekte wurden im Verfahren kritisch geprüft und mit den Daten bzw. Ergebnissen aus dem 

weiteren Kodierprozess verglichen81￼ Der Kodierleitfaden wurde sukzessive erweitert, etwa um 

Ressourcen, Probleme, Teilgruppen (z. B. Geflüchtete), Orte (z. B. Schule) oder Ereignisse (z. B. 

 
76 Erzählimmanente Fragen beziehen sich auf bereits Gesagtes und dienen zur Klärung oder Vertiefung des-
sen, erzählexmanente Fragen beziehen sich auf das weitere Forschungsinteresse und können etwa Dinge 
adressieren, die bisher noch nicht gesagt oder angesprochen wurden (Przyborski & Wohlrab-Sahr, 2014). 
77 EvH RWL, 2025; Narimani, 2014; von Unger, 2014. 
78 Berg & Milmeister, 2011. 
79 Vgl. Mey & Mruck, 2020. 
80 siehe zum Vergleich der Kodierverfahren zwischen Grounded Theory und Inhaltsanalyse Bücker, 2020. 
81 Siehe zum Kodieren Kelle, 2010. 



Münchner Kurd*innen   

 

22 
 

Halabja). Ausschlaggebende Interviewstellen wurden kodiert und Auszüge zur vertieften Inter-

pretation und später zur exemplarischen Illustration eines Themenfeldes im Bericht ausgewählt. 

Ein weiteres Element war das „theoretische Sampling“.82 Wo sich Lücken im Material zeigten, 

etwa bei unbeantworteten Fragen, führten wir ergänzende Interviews im Juli und August 2025 

durch. So konnten wir Aspekte zur Situation von Frauen*, Jugendlichen oder Kurd*innen aus Ro-

jalat/Iran einbeziehen, die zuvor im Sample unterrepräsentiert waren. Zwar wurde damit nicht 

immer eine theoretische Sättigung erreicht, doch gelang eine Annäherung an die Schließung von 

Erkenntnislücken, insbesondere in Bezug auf sich über die vorliegende Studie hinweg wiederho-

lende Diskriminierungserfahrungen.83 Diese Interviews erweiterten das Material punktuell, wäh-

rend die Auswertung insgesamt auf die Beantwortung der Forschungsfragen, nicht auf Theorie-

bildung im weiteren Sinn der Grounded Theory, ausgerichtet blieb.84 

4.3 Herausforderungen und Limitationen der Studie 

Eine Herausforderung stellte die Gewinnung von Teilnehmer*innen für die Studie dar. Dies gelang 

angesichts der kurzen Laufzeit jedoch insgesamt zufriedenstellend. Ein zentraler Faktor für die 

Vertrauensbildung und Bereitschaft zur Teilnahme war die Initiierung der Studie über die Fach-

stelle für Demokratie, die sich bereits zuvor als offen und ansprechbar für die Belange von 

Kurd*innen erwiesen hatte. Ebenso trug die divers zusammengesetzte Forscher*innengruppe 

dazu bei. Das Team bestand aus drei Frauen* mit unterschiedlichen sozialen Positionierungen, 

darunter Personen mit eigenen Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen (als „Kurdin“, als 

„asiatisch“ gelesene Person und/oder als „Frau*“). 

Die Rekrutierung von Teilnehmer*innen erfolgte sowohl im qualitativen als auch im quantitativen 

Studienteil vor allem über ein Schneeballverfahren, d. h. Teilnehmende wurden gebeten, den Auf-

ruf zur Mitwirkung an der Befragung in ihren Netzwerken weiterzuleiten. Zusätzlich vermittelten 

die Fachstelle und zentrale Akteur*innen potenzielle Anknüpfungspunkte im Münchner Stadt-

raum, darunter Kontakte zu kurdischen Schlüsselpersonen sowie öffentliche Orte und Lokale. 

Zur Gewährleistung einer anonymen und möglichst niedrigschwelligen Teilnahme bei der quan-

titativen Erhebung wurde ein Informationsflyer mit QR-Code erstellt und bei den Aufenthalten 

vor Ort an Multiplikator*innen verteilt. Als Limitationen sind folgende zu nennen: Die fehlende 

Erfassung ethnischer Zugehörigkeiten in deutschen Statistiken erschwert generell die Bestim-

mung von Populationsparametern.85 Zudem ist die Fallzahl der Teilnahme der Online-Befragung 

gering, wodurch die Generalisierbarkeit der quantitativen Ergebnisse eingeschränkt bleibt. Er-

fahrungen mit (repressiver) Datennutzung in Herkunftsstaaten wie auch in Deutschland wirk-

ten sich möglicherweise auf die Teilnahmebereitschaft und Offenheit in beiden Teilen der Erhe-

bung aus. Deshalb wurden Maßnahmen zum Datenschutz getroffen, forschungsethische Prinzi-

pien zur Arbeit mit vulnerablen Gruppen sowie der informierten Einwilligung besonders be-

rücksichtigt.  

Die Form der Rekrutierung über ein sogenanntes Schneeballsystem war forschungspraktisch 

notwendig, limitiert jedoch die Repräsentativität. Unterrepräsentiert waren insbesondere ältere 

Personen, LGBTQI* Personen sowie Angehörige verschiedener religiöser Gruppen und weniger 

 
82 Mey & Mruck, 2020. 
83 e.g. dazu Ghaderi & Almstadt, 2025. 
84 Bücker, 2020; Mey & Mruck, 2020. 
85 Der Nationale Diskriminierungs- und Rassismusmonitor am Deutschen Zentrum für Integrations- und 
Migrationsforschung erfasst per Selbstidentifikation die ethnische Zugehörigkeit, wenngleich „Kurdisch“ 
bislang noch nicht erfasst wurde (DeZIM, 2025). 



Münchner Kurd*innen   

 

23 
 

sozial oder politisch engagierte Menschen.  Zudem ist unklar, in welchem Umfang Personen eine 

kurdische Identifikation aus politischen, sozialen oder persönlichen Gründen ablehnen aber Be-

züge zu kurdischer (Familien-)Geschichte, Sprache oder Kultur aufweisen, sodass relevante Sub-

gruppen (etwa Ezid*innen) weitgehend unberücksichtigt blieben. In den qualitativen Interviews 

wurden etwa Selbstschutz, Desinteresse oder familiärer Druck als Gründe genannt, sich nicht 

offen als Kurd*in zu identifizieren oder erkennen zu geben (sich „zu outen“). Bei der quantitati-

ven Erhebung konnten zudem nur alphabetisierte Personen einbezogen werden. 

Trotz dieser Limitationen bietet die Studie explorative und bislang kaum erhobene Einblicke in 

die Lebensrealitäten kurdischer Personen in München und liefert eine wesentliche Grundlage 

sowohl für die politische Praxis als auch für weiterführende Forschung. 

  



Münchner Kurd*innen   

 

24 
 

5. Ergebnisse des quantitativen Studienteils 

5.1 Ergebnisse zu soziodemografischen und weiteren Merkmalen  

Der Abschnitt zu den quantitativen Ergebnissen der Studie gliedert sich in die thematischen Be-

reiche “soziodemografische Merkmale” und “Diskriminierungserfahrungen”. Für beide Bereiche 

war es wichtig, die Dimensionen „Herkunft“ und „Kurdischsein“ für die Erhebung zu konzeptuali-

sieren. Denn weder die Frage nach Staatsangehörigkeit noch Religion noch nach der kurdischen 

Sprache allein kann die Komplexität kurdischer Zugehörigkeiten und die mit ihnen erlebten (Dis-

kriminierungs-)Erfahrungen fassen. In der Erhebung haben wir deshalb angelehnt an bisherige 

Erhebungen zu Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen differenziert nach Geburtsland, 

Staatsangehörigkeit, der Selbstbeschreibung bezüglich der „ethnischen-” bzw. „kulturellen Zuge-

hörigkeit” sowie nach weiteren Variablen gefragt. 

Eine der bisherigen Erhebungen ist die durch die Antidiskriminierungsstelle des Bundes heraus-

gegebene Studie zu Diskriminierungserfahrungen in Deutschland. Diese fasste „Benachteiligun-

gen anhand der Ethnizität, der Herkunft/Migrationsgeschichte und aus rassistischen Gründe[n] 

[…] in einem Merkmal als Diskriminierungen anhand (ethnischer) Herkunft und rassistischer Dis-

kriminierungen“86 zusammen. Dadurch erhält ”Herkunft” ein besonderes Gewicht in der Messung 

von Rassismuserfahrungen, was durch die besondere Relevanz von anti-migrantischer Diskrimi-

nierung im deutschen Kontext begründet werden kann. Im Kontext des antikurdischen Rassismus 

können die Kategorien „Herkunft“ und rassistische Diskriminierung allerdings nicht derart zu-

sammengefasst werden, weil sonst nicht deutlich wird, worin speziell antikurdische Diskriminie-

rung im Kontrast zu anderen Diskriminierungsformen aufgrund der Herkunft besteht. Wie zuvor 

beschrieben, erleben Kurd*innen Rassismus durch Angehörige der (weißen) deutschen Mehrheits-

gesellschaft und durch Minderheiten mit Migrationsgeschichte, deren Angehörige in den Herkunfts-

staaten oft zur dortigen tendenziell über größere Macht verfügenden Mehrheitsgesellschaft ge-

hör(t)en (vgl. Kapitel 2). Das bedeutet, dass im Kontext des Rassismus gegen Kurd*innen die Ka-

tegorie „Herkunft“ bzw. Ethnizität doppelt rassifizierend wirken kann, indem antikurdische und 

weitere kulturalisierende Elemente hier zusammenkommen. Denn Kurd*innen sind neben der 

kurdischen Identität bzw. (zugeschriebenen) Zugehörigkeit oftmals zusätzlich von anderen Zu-

schreibungen betroffen. Sie werden zum einen pejorativ als „nicht-deutsch“, als fremde, nicht-zu-

gehörige Andere (z. B. als Migrant*innen oder von antimuslimischem Rassismus als Muslim*in-

nen) markiert und erleben zum anderen rassistische Ausgrenzung aufgrund ihrer tatsächlichen 

oder zugeschriebenen Zugehörigkeit. Abbildung 3 verdeutlicht diese Zusammensetzung bzw. 

doppelte Rassifizierung. 

  

 
86 Beigang et al., 2017, S. 125. 



Münchner Kurd*innen   

 

25 
 

 

 

  

 

 

 

 
Abbildung 3 
Anmerkung: Die Diskriminierung aufgrund des Kurdischseins sowie aufgrund der Herkunft beziehen sich auf die tat-

sächliche oder die zugeschriebene kurdische Zugehörigkeit. Eigene Darstellung. 

In der Studie haben wir die Differenzierung entsprechend operationalisiert. Die Diskriminie-

rungserfahrungen aufgrund des Kurdischseins ergeben sich in unserer Befragung durch die Merk-

male „ethnische/kulturelle Zugehörigkeit“ und „weil ich Kurd*in bin“. Die Diskriminierungserfah-

rungen aufgrund der postulierten anderen, fremden Herkunft ergeben sich durch die Zusammen-

fassung der Merkmale „Herkunft“ und „Geburtsland“. Die Unterscheidung zwischen Diskriminie-

rungserfahrung aufgrund von „Herkunft“ und aufgrund von „Kurdischsein“ ergibt sich einerseits 

aus unterschiedlichen Merkmalen, die jeweils relevant sind und andererseits aus Zuschreibungen, 

die mit Diskriminierung aufgrund des Kurdischseins oder der Herkunft verbunden sind:  

Menschen, die von Diskriminierung aufgrund der Herkunft berichten, werden häufig aufgrund 

tatsächlicher oder zugeschriebener „ausländischer“ Abstammung diskriminiert, die zudem als ne-

gativ, d.h. minderwertig, rückständig oder gefährlich bewertet wird. Die konkreten Gründe blei-

ben meist vage, z. B. „weil ich nicht aussehe, wie ein Deutscher“ oder „weil mein Nachname fremd 

klingt“ oder „weil ich Migrant*in bin“. Die Erfahrungen reichen von subtilen Benachteiligungen 

bis zu offener Ausgrenzung, erstrecken sich aber auf viele verschiedene Gruppenzugehörigkeiten, 

die der Selbstidentifikation entsprechen oder zugeschrieben sein können. Diese Form von Diskri-

minierung betrifft deshalb nicht nur Kurd*innen, sondern beispielweise auch Schwarze Men-

schen, asiatische Menschen, Menschen aus der MENA(T)-Region oder aus Osteuropa sowie Men-

schen, die in Deutschland geboren sind und denen eine andere, negativ bewertete Herkunft zuge-

schrieben wird. Auch tatsächliche oder zugeschriebene Religionszugehörigkeiten oder äußerliche 

Erscheinungen, die als “fremd”, rückständig, minderwertig, gefährlich oder problematisch stigma-

tisiert werden, zählen hinzu. Zu einer Kategorisierung als „Anders” oder „fremd” anhand bestimm-

ter Merkmale kommt also stets eine benachteiligende Bewertung hinzu.  

Die Diskriminierungserfahrung als Kurd*in wiederum basiert auf der oben bereits beschriebe-

nen eigenständigen Form von antikurdischem Rassismus, die auf pejorativen Zuschreibungen ge-

genüber kurdischer Identität, Kultur, Sprache und Geschichte basiert und die sich nicht allein aus 

antimuslimischem oder antimigrantischem Rassismus ableiten lässt. Sie richtet sich gezielt gegen 

kurdische Selbstbezeichnungen, politische Sichtbarkeit, kulturelle Ausdrucksformen und histori-

sche Narrative. Dazu gehören etwa das Verbot oder die Abwertung der kurdischen Sprache, die 

Leugnung kurdischer Geschichte oder die pauschale Gleichsetzung kurdischer politischer Anlie-

gen mit Extremismus. ￼ Hinzu zählen als Formen und Folgen ebenfalls Unsichtbarmachung in 

Medien und Statistiken, Gewaltandrohungen und tätliche Übergriffe oder strukturelle Benachtei-

ligungen (siehe Kap. 2). Kurd*innen erleben somit eine doppelte Rassifizierung und Fremdzu-

schreibung, einerseits als „Nicht-Deutsche“ innerhalb der deutschen Mehrheitsgesellschaft, ande-

rerseits als abgewertete “Andere” im Verhältnis zu den Mehrheitsgesellschaften der Herkunfts-

staaten.  

Namensbasierte Diskriminierung macht diese simultane doppelte Rassifizierung besonders deut-

lich. Der Name stellt dabei einen zentralen Diskriminierungsmarker dar, der sich auf beide 

Diskriminierung aufgrund des Kurdischseins 

 

Diskriminierung aufgrund der Herkunft 



Münchner Kurd*innen   

 

26 
 

Aspekte doppelter Rassifizierung beziehen kann: auf eine als „fremd“ markierte Herkunft, wenn 

ein Name als „ausländisch“ oder „nicht deutsch klingend“ gelesen wird, sowie auf Kurdischsein, 

wenn er kurdisch ist oder als kurdisch eingeordnet wird. Diskriminierung aufgrund des Namens 

kann beispielsweise bei der Wohnungssuche oder in Behörden vorkommen.  

5.1.1 Soziodemografische Merkmale: heterogen und divers 

Die demografischen Charakteristika wurden anlehnend an aktuelle demografische Standards, wie 

sie vom Leibniz-Institut für Sozialwissenschaften postuliert wurden (Hoffmeyer-Zlotnik et al., 

2024), erhoben. 

Es zeigt sich insgesamt eine breite soziodemografische Diversität der Befragten. Von den 210 be-

fragten Kurd*innen leben 75 bereits seit ihrer Geburt in München. Bei einem Zuzug nach München 

leben sie im Durchschnitt 16.7 Jahre (SD = 14.36) in München.  

Das Alter der Befragten ist zwischen 18 und 70 Jahren, der Durchschnitt liegt bei 36.1 (SD = 12.7).  

56.9 % fühlen sich dem männlichen und 42.1 % dem weiblichen Geschlecht zugehörig. 2.5 % ge-

ben an, queer zu sein, 2.5 % non-binär zu sein, 0.5 % geben jeweils an, divers, trans* oder inter* 

zu sein. Die Mehrheit gibt an, heterosexuell zu sein. 3.0 % geben an, bisexuell zu sein.87 

Bezüglich des Familienstandes sind 35.7 % ledig und 30.0 % verheiratet oder in einer eingetra-

genen Lebenspartnerschaft.  

Die Selbstbezeichnung der Befragten zeigt insgesamt multiple Zugehörigkeiten. So bezeichnen 

Teilnehmende sich als Kurdisch und auch Deutsch (34.2 %), 18.3 % identifizieren sich auch als 

alevitisch, 8.9 % auch als türkisch und 6.4 % auch als ezidisch.88  

Die Selbstwahrnehmung als Kurd*in deckt sich nicht genau mit der Fremdwahrnehmung. Die 

Stärke der kurdischen Identität liegt im Mittel bei M = 5.50 (SD = 1.01) sowie in der Fremdwahr-

nehmung bei M = 4.86 (SD = 1.44).89 Der Mittelwertunterschied zwischen Selbst- und Fremdwahr-

nehmung ist signifikant (Mdiff = 0.64, p < .001). Somit schätzen Kurd*innen ihre eigene Identität 

als kurdisch höher ein, als sie wahrnehmen, dass andere sie als kurdisch sehen, denn die 

Fremdwahrnehmung kann durch migrantische Person-Stereotype oder Distinktionsmerk-

male/äußerlich zugeschriebene Merkmale (z. B. Farben, Kleidung, Symbole) beeinflusst werden. 

Hinsichtlich der (ethno-) religiösen Zugehörigkeit/Religionszugehörigkeit geben 45.2 % an, 

sunnitisch zu sein. 15.2 % geben an, alevitisch zu sein. Jeweils 7.1 % geben an, atheistisch zu sein.  

3.6 % geben an, ezidisch zu sein. Die Stärke der Gläubigkeit liegt im Durchschnitt bei M = 3.01 (SD 

= 1.78)90, d. h. die befragten Kurd*innen bezeichnen sich als durchschnittlich gläubig. 

Auch die sprachliche Diversität wird deutlich, womit wir sowohl die kurdischen Dialekte Kur-

mandschi, Sorani und Zazaki meinen sowie die sprachlichen Kenntnisse in Deutsch und Türkisch. 

Die meisten Befragten sprechen mehrere Sprachen91 (s. Abbildung 4): am häufigsten sprechen sie 

Deutsch (93.6 %), gefolgt von Kurmandschi (65.2 %), Türkisch (65.2 %), Englisch (55.6 %), Sorani 

(25.1 %) und Zazaki (8.6 %).92 In der Eltern- und Großelterngeneration dominieren Kurmandschi 

 
87 Mehrfachauswahl war möglich. 
88 Mehrfachauswahl war möglich.  
89Antwortkategorien zur Selbstwahrnehmung: 1 = Ich identifiziere mich gar nicht als kurdisch, 6 = Ich iden-
tifiziere mich voll und ganz als kurdisch. Antwortkategorien zur Fremdwahrnehmung: 1 = Ich werde gar 
nicht als kurdisch wahrgenommen, 6 = Ich werde voll und ganz als kurdisch wahrgenommen. 
90 Antwortkategorien zur Stärke der Gläubigkeit: 1 = überhaupt nicht gläubig, 6 = extrem gläubig. 
91 s. Fußnote 53 
92 Mehrfachauswahl war möglich. 



Münchner Kurd*innen   

 

27 
 

und Türkisch. Die Befunde weisen auf eine Zunahme von Mehrsprachigkeit über die Generationen 

hinweg hin. Während in der Eltern- und Großelterngeneration ein hoher Anteil ausschließlich ei-

nen der kurdischen Dialekte spricht, trifft dies nur noch auf 3.2 % der Befragten zu. Beispielsweise 

geben 62.0 % an, dass ihre Großmutter ausschließlich Kurdisch spricht (s. Abbildung 5). Diese 

Entwicklung deutet auf einen Sprachwandel hin: In den älteren Generationen stehen kurdische 

Dialekte im Vordergrund, während in der jüngeren Generation Deutsch dominiert. Dies kann als 

Indiz für erfolgreiche sprachliche Integration verstanden werden, aber auch als Hinweis auf eine 

abnehmende intergenerationale Weitergabe kurdischer Sprachtraditionen. 

 

Abbildung 4 

Anmerkung: N = 187. Mehrfachauswahl war möglich. Die Teilnehmenden wurden gefragt, welche Sprachen sie, ihre El-

tern sowie Großeltern sprechen. Lesebeispiel: 42.2 % gaben an, dass ihre Mutter Deutsch spricht, wohingegen 65.8 % 

angaben, dass ihre Mutter Kurdisch-Kurmandschi spricht.  

93,6

42,2

46

5,3

9,6

65,2

65,8

70,1

71,1

73,3

25,1

20,3

22,5

20,3

19,8

65,2

47,1

61,5

27,30

36,9

0 10 20 30 40 50 60 70 80 90 100

Eigene Person

Mutter

Vater

Großmutter

Großvater

% Personen

F
a

m
il

ie
n

m
it

g
li

e
d

Wer spricht welche Sprachen?

Türkisch Kurdisch-Sorani Kurdisch-Kurmandschi Deutsch



Münchner Kurd*innen   

 

28 
 

 
Abbildung 5 

Anmerkung: N = 187. Mehrfachauswahl war möglich. Die Teilnehmenden wurden gefragt, welche Sprachen sie, ihre El-

tern sowie Großeltern sprechen. Unter Kurdisch werden hier alle erfragten Dialekte inkludiert: Kurdisch-Kurmandschi, -

Sorani, -Zazaki, -Gorani und Südkurdisch. Lesebeispiel: 3.2 % geben an, ausschließlich Kurdisch zu sprechen. 30.5 % ge-

ben an, dass ihre Mutter nur Kurdisch spricht.  

Hinsichtlich ihres höchsten schulischen Bildungsabschlusses gibt über ein Drittel der Befragten 

an, die allgemeine oder fachgebundene Hochschulreife zu besitzen (35.2 %). 11.4 % geben den 

Realschulabschluss, die Mittlere Reife oder einen vergleichbaren Abschluss an. Die meisten er-

warben ihren Schulabschluss in Deutschland (41.9 %). An zweiter Stelle als Land des Erwerbs 

wurde die Türkei (18.1 %) genannt. Hinsichtlich ihres Ausbildungsabschlusses besitzen 15.7 % 

einen Bachelor- oder Diplomabschluss (FH), 14.8 % haben keinen beruflichen Abschluss respek-

tive waren sie nicht in beruflicher Ausbildung. 11.0 % befinden sich noch in der Ausbildung oder 

im Studium. Die meisten erwarben ihren Ausbildungsabschluss in Deutschland (46.2 %) oder in 

der Türkei (15.2 %). 

Hinsichtlich ihrer Beschäftigung gibt fast die Hälfte der Befragten an, in Vollzeit erwerbstätig zu 

sein (48.0 %). 19.3 % studieren, 14.0 % arbeiten in Teilzeit. Über ein Fünftel der Befragten arbei-

tet selbständig (22.9 %), wohingegen die Hälfte in einem Angestelltenstatus arbeitet (56.7 %). Die 

eigene wirtschaftliche/finanzielle Lage wird als leicht überdurchschnittlich gut eingeschätzt. 

Tabelle 2 gibt einen Überblick über die soziodemografischen Merkmale. Alle weiteren erhobenen 

Merkmale können dem Anhang A entnommen werden. 

  

3,2

30,5

17,1

62

50,8

0 10 20 30 40 50 60 70

Eigene Person

Mutter

Vater

Großmutter

Großvater

% Personen

F
a

m
il

ie
n

m
it

g
li

e
d

Wer spricht ausschließlich Kurdisch?



Münchner Kurd*innen   

 

29 
 

Tabelle 2 

Beschreibung der Stichprobe: Soziodemografische Merkmale  
Merkmal Kategorien Anteile in Prozent 

Zuzug München Seit Geburt in München 35.7 (n = 75) 
 

Durchschnittliche Aufenthaltsdauer bei Zuzug 16.7 Jahre (SD = 14.36) 

Alter Minimum 18 Jahre 
 

Maximum 70 Jahre 

 18 bis 29 Jahre 31.9 

 30 bis 49 Jahre 48.1 

 50 und älter  17.14 

 Keine Angabe 2.86 
 

Durchschnittsalter 36.1 Jahre (SD = 12.7) 

Geschlechtliche Identität a Männlich 56.9 
 

Weiblich 42.1 
 

Queer 2.5 
 

Divers/trans*/inter*  je 0.5 

 Non-binär 2.5 

Sexuelle Identität a Heterosexuell 71.6 
 

Homosexuell 1.0 

 Bisexuell 3.0 

 Lesbisch 0.5 

 Schwul 0.5 

 Pansexuell 1.0 

 Queer 1.0 

 Andere Angaben 5.6 

Staatsangehörigkeit  Ohne Staatsangehörigkeit 8.1 
 

Mit Staatsangehörigkeit 91.9 
 

→ Davon deutsche Staatsangehörigkeit 56.2 
 

    → Deutsche Staatsangehörigkeit   

         durch Geburt erhalten 

21.0 

 
    → Deutsche Staatsangehörigkeit  

         durch Einbürgerung erhalten 

34.3 

     → Keine Angabe zum Erwerb der  

        deutschen Staatsangehörigkeit 

44.7 

 
Zusätzliche Staatsangehörigkeit zur Deutschen 34.8  

Herkunft a Nicht in Deutschland geboren 58.6 
 

Mutter nicht in Deutschland geboren 87.6 
 

Vater nicht in Deutschland geboren 91.0 
 

Herkunftsstaat Türkei 64.4 
 

Herkunftsstaat Irak 22.2 
 

Herkunftsstaat Syrien 7.2 
 

Herkunftsstaat Iran 3.1 

Religionszugehörigkeit a  Sunnitisch 45.2 

 Alevitisch 15.2 

 Atheistisch 7.1 

 Ezidisch 3.6 

 Zardaschti 2.5 



Münchner Kurd*innen   

 

30 
 

 Yarsan (Ehle  Heq, Kakaı ) 1.5 

 Römisch-katholisch 1.0 

 Schiitisch 0.5 

 Christlich 0.5 

 Ev. freikirchlich 0.5 

 Buddhistisch 0.5 

 Andere Angabe 6.6 

Selbstbeschreibung a Kurdisch 99.0 
 

+ Deutsch 34.2 
 

+ Alevitisch 18.3 

 + Türkisch 8.9 
 

+ Ezidisch 6.4  

Eigene Sprache a Deutsch 93.6 

 Kurmandschi 65.2 

 Sorani 25.1 

 Zazaki (Dimilı , Kirdkı  und Kirmanjkı ) 8.6 

 Gorani 0.5 

 Südkurdisch (Hawrami, Faily) 1.6 

 Englisch 55.6 

 Französisch 16.0 

 Arabisch 17.1 

 Türkisch 65.2 

 Persisch 9.1 

 Andere 8.6 

Anmerkung: N = 210. a Mehrfachauswahl war möglich. 

5.1.2 Staatenlosigkeit als strukturelle Barriere  

Mehr als die Hälfte der Befragten (58.6 %) gibt an, selbst nicht in Deutschland geboren zu sein. 

87.6 % der Teilnehmenden geben an, dass ihre Mütter und 91.0 %, dass ihre Väter nicht in 

Deutschland geboren sind. In Bezug auf die Herkunftsstaaten der Befragten selbst oder ihrer El-

tern nennen 64.4 % die Türkei. 22.2 % der Befragten nennen den Irak, 7.2 % Syrien und 3.1 % 

den Iran.93 

Besonders hervorzugeben ist, dass 8.1 % angeben, keine Staatsangehörigkeit zu besitzen. Der 

größte Anteil der kurdischen Befragten ohne Staatsangehörigkeit gibt die Türkei als Herkunfts-

staat an, wobei laut offizieller Statistik Syrien zu erwarten gewesen wäre.94 Von den 91.9 % der 

Befragten mit Besitz einer Staatsangehörigkeit geben 56.2 % an, die deutsche Staatsangehörigkeit 

zu besitzen. 21.0 % der Befragten mit deutscher Staatsangehörigkeit haben durch Geburt und 

34.3 % durch Einbürgerung die deutsche Staatsangehörige erworben. 34.8 % der Befragten be-

sitzen eine andere zusätzliche Staatsangehörigkeit als die deutsche, wobei die meisten im Besitz 

einer türkischen Staatsbürgerschaft waren (n = 39). 

 
93 Mehrfachauswahl war möglich. 4.1 % geben Deutschland als Herkunftsstaat an. 7.2 % geben andere als 
die dargestellten Staaten als Herkunftsstaat an. 
94 Vgl. Mediendienst Integration, 2025b; Müller, 2024. 



Münchner Kurd*innen   

 

31 
 

Insgesamt auffällig ist, dass rund acht Prozent als staatenlos gelten. Das ist ein sehr hoher Anteil 

und hat maßgebliche Auswirkungen auf die Lebensrealität, da Staatenlose von zahlreichen recht-

lichen Unsicherheiten betroffen sind.95 

5.1.3 Politische Verfolgung und Kriege als Migrationsgrund 

Die Migrationsgründe der Teilnehmenden und deren Familien sind maßgeblich von politischen 

und strukturellen Zwängen geprägt: Jede*r zweite Kurd*in (50.5 %) migrierte persönlich oder fa-

miliär aufgrund politischer Verfolgung, ein weiteres Viertel (25.3 %) infolge von Krieg. Ein Teil 

(12.1 %) kam im Rahmen staatlich gesteuerter Arbeitsmigration durch Anwerbeabkommen nach 

Deutschland (s. Abbildung 6). 

 

Abbildung 6 

Anmerkung: N = 191. Mehrfachauswahl war möglich. Lesebeispiel: 50.5 % geben an, dass sie selbst oder ihre Familie 

aufgrund politischer Verfolgung nach Deutschland migriert ist. 

Abbildung 7 zeigt den Anteil politisch verfolgter Kurd*innen aufgeteilt nach Herkunftsstaat, 

Geschlecht und Altersgruppen. Die größte Gruppe stammt aus der Türkei (71.6 %). Es folgen 

der Irak (18.9 %), Syrien (6.3 %) und der Iran (3.2 %). Es gibt eine deutliche Geschlechterdiffe-

renz: 61.9 % der politisch verfolgten Kurd*innen sind männlich, 35.1 % weiblich und 3.1 % geben 

ein diverses Geschlecht an. Die Mehrheit der Betroffenen ist zwischen 30 und 50 Jahre alt (43.3 

%), der größte Teil davon 18 bis 39 Jahre alt (38.1 %). 18.6 % sind über 50 Jahre. 

 
95 Kurd*innen und Palästinenser*innen bzw. Zuwander*innen aus Syrien stellen in Deutschland die größten 
Gruppen von Menschen ohne Staatsangehörigkeit dar (vgl. Baser, 2017; Mediendienst Integration, 2025b). 

50,5

25,3

12,1

11,6

0,5

Politische Verfolgung

Krieg

Anwerbeabkommen bei Arbeitsmigration

Familienangehörige sind migriert/ geflüchtet und 
ich bin mitgegangen

Andere Gründe (z. B. Studium)

0 10 20 30 40 50 60 70 80 90 100

G
rü

n
d

e
 d

e
r 

M
ig

ra
ti

o
n

% Personen

Was waren Ihre oder die Gründe Ihrer
Familie für die Migration?



Münchner Kurd*innen   

 

32 
 

 

Abbildung 7 
Anmerkung: N = 97. Lesebeispiel: 71.6 % der Personen, welche persönlich oder familiär aufgrund politischer Verfol-

gung migrierten, geben die Türkei als Herkunftsstaat an. 

5.1.4 Hohes politisches Interesse und Engagement  

Die Befragung zeigt, dass Kurd*innen in München ihre politische Repräsentanz als gering ein-

schätzen (M = 2.68, SD = 1.49)96, zugleich aber ein hohes politisches Interesse (M = 4.74, SD = 

1.30)97 und Engagement (M = 3.69, SD = 1.49)98 aufweisen.99  

Beim politischen Interesse und Engagement lassen sich keine Unterschiede hinsichtlich des Ge-

schlechts und des Alters finden (p > .10). Jedoch berichten einzelne Personengruppen von höhe-

rem Engagement: Beispielsweise berichten Zugezogene und Geflüchtete von höherem Engage-

ment als in München Geborene (Mdiff = -.56, p < .05). Wenn Kurd*innen persönlich oder familiär 

Krieg erfahren haben, liegt die Wahrscheinlichkeit, dass sie sich überdurchschnittlich politisch 

engagieren bei 68 %; wenn sie politische Verfolgung erlebt haben, liegt diese bei 39 %.100 Die 

 
96 Item: Wie ausreichend repräsentiert fühlen Sie sich in den politischen Gremien in München? Antwortka-
tegorien: 1 = überhaupt nicht repräsentiert, 6 = voll und ganz repräsentiert. 
97 Item: Für wie politisch interessiert halten Sie sich? Antwortkategorien: 1 = überhaupt nicht, 6 = sehr. 
98 Item: Für wie politisch engagiert halten Sie sich? Antwortkategorien: 1 = überhaupt nicht, 6 = sehr. 
99 Zum politischen Interesse und Engagement der deutschen Bevölkerung vgl. Weßels, 2024. 
100 Das überdurchschnittliche politische Engagement wurde auf Basis des Items „Für wie politisch engagiert 
halten Sie sich“ gebildet. Dabei bedeutet ein überdurchschnittliches politisches Engagement einen Wert von 
über 4. Gaben Kurd*innen auf diesem Item eine 4, 5 oder 6 an, galten sie als überdurchschnittlich politisch 
engagiert. Die prozentualen Angaben basieren auf einer modellbasierten logistischen Regression, für die 
sog. marginal effects berechnet wurden (vgl. Lüdecke, 2025). 

18,6

43,3

38,1

35,1

61,9

3,1

18,9

3,2

6,3

71,6

0 10 20 30 40 50 60 70 80

% Personen

G
e

sc
h

le
ch

t
Wer migrierte aufgrund politischer Verfolgung?

Aufteilung nach Herkunftsstaat, Geschlecht und Altersgruppe 

Türkei Syrien Iran Irak
Spalte2 divers männlich weiblich
Spalte1 18-29 J. 30-49 J. über 50 J.

H
e

rk
u

n
ft

ss
ta

a
t 

A
lt

e
rs

g
ru

p
p

e
 



Münchner Kurd*innen   

 

33 
 

Bedeutung von translokalen und transnationalen Bezügen für das politische Engagement kann 

dem Kapitel 6.1.3 entnommen werden. 

Somit erweisen sich Kriegserfahrungen und politische Verfolgung als mögliche Auslöser für poli-

tisches Engagement. Politisches Interesse und Engagement erscheinen damit nicht nur als Reak-

tion auf Ausgrenzung, sondern auch als aktive Ressource zur Gestaltung und Teilhabe in der Mehr-

heitsgesellschaft. Das politische Interesse und Engagement von Kurd*innen kann ein zentrales 

Element ihrer Identitätsbildung darstellen. Im Kontext westlicher Demokratien wie Deutschland 

ist die politische Teilhabe für viele Kurd*innen eine bedeutsame Ressource zur Artikulation von 

Interessen, zur Bearbeitung kollektiver Erfahrungen (z. B. Exil, Flucht, Diskriminierung) sowie zur 

Förderung von Rechten ethnischer Minderheiten. Umfangreiche wissenschaftliche Arbeiten101 be-

legen dies auch jenseits dieser Studie. Insofern kann politisches Interesse und Engagement bei 

Kurd*innen sowohl als Reaktion auf transgenerationale Erfahrungen politischer Ausgrenzung als 

auch als aktive Gestaltung innerhalb der Mehrheitsgesellschaft verstanden werden. 

5.2 Diskriminierungserfahrungen 

In Anlehnung an die Vorgehensweise von Beigang et al. (2017) wurden Personen, die angaben, in 

den letzten zwölf Monaten mindestens einmal in München diskriminiert worden zu sein, dazu 

befragt, in welchen Bereichen sie Diskriminierung erlebt hatten und wie häufig dies jeweils vor-

kam. Zudem wurden sie zu den konkreten Formen dieser Diskriminierung befragt, d. h. ob sie eine 

materielle Benachteiligung, soziale Herabwürdigung und/oder körperliche U bergriffe erlebt ha-

ben.102  

5.2.1 Diskriminierungsmerkmale und -formen sind vielfältig  

Diskriminierung ist für fast jede*n Kurd*in in München eine Alltagserfahrung: 86.7 % berichten 

in den letzten zwölf Monaten mindestens eine Form von Diskriminierung erlebt zu haben (s. Ab-

bildung 8). Das bedeutet, dass nur 13.3 % berichten, im selben Zeitraum keine Diskriminierung in 

München erlebt zu haben. Mehr als die Hälfte der Betroffenen nennt sowohl die Herkunft 

(56.8 %) als auch das Kurdischsein (57.4 %) als Grund, was sich als ein klarer Beleg für Doppel-

Diskriminierung darstellt: Kurd*innen erleben Rassismus nicht nur wegen einer als „nicht-

deutsch“ oder “muslimisch” wahrgenommenen Herkunft, sondern auch aufgrund ihrer kurdi-

schen Identität. Besonders betroffen von der intersektionalen Diskriminierung sind junge 

Kurd*innen (18 bis 29 Jahre) (s. Abbildung 13 im Anhang). 

 
101 Çakır-Kılınçoğlu (2020) untersucht ethnografisch kurdischen Aktivist*innen in Deutschland und zeigt, 

wie Exilbedingungen nicht zu politischer Passivität führen, sondern neue Formen aktiver Mitgestaltung in 

der Mehrheitsgesellschaft hervorbringen; Adamson et al. (2024) untersuchen, wie kurdische Gemeinschaf-

ten in Europa politische Agency entfalten und ihre Position zwischen Herkunfts- und Aufnahmestaat aktiv 

gestalten; Baser et al. (2015) beschreiben Strategien, mit denen die kurdische Diaspora Räume politischer 

Einflussnahme aufbaut, um Sichtbarkeit und gesellschaftliche Anerkennung in europäischen Demokratien 

zu fördern; Baser (2023) und Kaya (2025) bearbeiten die intergenerationalen Aspekte politischen Aktivi-

täten; Yener-Roderburg & Toivanen (2024) analysieren politische Praktiken kurdischer Gemeinschaften im 

Kontext transnationaler Bürgerschaft und betonen, wie Kurd*innen in westlichen Demokratien neue For-

men politischer Zugehörigkeit und Mitgestaltung entwickeln; Ghaderi (2014) untersucht Handlungsstrate-

gien politisch Aktiver Kurd*innen in Deutschland. 
102 Die Differenzierung dieser Diskriminierungsformen erfolgte analog zu Beigang et al. (2017). 
 



Münchner Kurd*innen   

 

34 
 

Ein relevantes Merkmal potenzieller Benachteiligung betrifft Vor- und Nachnamen.103 Insgesamt 

berichten knapp ein Viertel (24.6 %), im letzten Jahr Diskriminierung aufgrund ihres Namens er-

fahren zu haben. Namen fungieren damit als sichtbare Marker sozialer Zugehörigkeit und können 

als Auslöser diskriminierender Zuschreibungen wirken.104 Die differenzierte Betrachtung nach 

Altersgruppen und Geschlecht zeigt sich unterschiedlich: Besonders häufig berichten Personen 

im Alter zwischen 18 und 29 Jahren namensbezogene Diskriminierung (36.1 %), während der 

Anteil in der Gruppe der über 50-Jährigen bei 14.3 % liegt (s. Abbildung 14 im Anhang). 

Wenn Diskriminierung erlebt wird, treten diese besonders häufig durch Formen sozialer Herab-

würdigung auf (s. Abbildung 9): 66.4 % der Befragten berichten von abwertendem oder abfälli-

gem Verhalten. 64.4 % wurden respektlos oder herablassend behandelt, 50 % ausgegrenzt, 

44.2 % beleidigt oder beschimpft und 42.3 % fühlten sich nicht ernst genommen. Strukturelle 

Benachteiligungen betreffen 18.3 % der Teilnehmenden, was bedeutet, dass ihnen der Zugang 

zu bestimmten Leistungen oder Angeboten verwehrt wurde. Auch körperliche und sexualisierte 

Gewalt wurde berichtet: 11.8 % geben an, körperlich angegriffen worden zu sein, 9.2 % wurden 

mit sexualisierten Kommentaren konfrontiert und 3.3 % berichten, bespuckt worden zu sein. 

Diese Ergebnisse verdeutlichen, dass verschiedene Formen von Rassismus sowohl im Alltag als 

auch auf institutioneller Ebene präsent sind und von subtiler sozialer Herabsetzung bis zu kör-

perlicher Gewalt reichen. 

 

Abbildung 8 

Anmerkung: N = 183. Mehrfachnennungen möglich. Lesebeispiel: Von den 183 Personen, die angaben, Diskriminierung 

in den 12 Monaten in München erlebt zu haben, geben 57.4 % an, aufgrund des Kurdischseins diskriminiert worden zu 

sein. 

 
103 vgl. Kapitel 2 Ausführungen zu (doppelter) namensbezogener Diskriminierung.  
104 vgl. Burç et al., 2025, S. 68. 

57,4

56,8

24,6

14,8

13,1

12,6

12

12

3,3

0 10 20 30 40 50 60 70 80 90 100

Kurdischsein

Herkunft

Vor- und/oder Familiennamen

Muslim*in

Geburtsland

Aufenthaltsstatus

Hautfarbe

Geschlecht

schlechte finanzielle Situation

% Personen

D
is

k
ri

m
in

ie
ru

n
g

sm
e

rk
m

a
l

Sind Sie persönlich in den letzten 12 Monaten in München aus den folgenden Gründen 
diskriminiert worden?



Münchner Kurd*innen   

 

35 
 

 
Abbildung 9 

Anmerkung: N = 106. Mehrfachnennungen möglich. Lesebeispiel: Von den 106 Personen, die angaben, aufgrund ihres 

Kurdischseins Diskriminierung erfahren zu haben, erfuhren 64.4 % in den letzten 12 Monaten in München eine respekt-

lose oder herablassende Behandlung.  

5.2.2 Diskriminierungserfahrungen sind kumulativ und intersektional  

Von den befragten Kurd*innen, die in den letzten zwölf Monaten Diskriminierung erlebten, be-

richten die meisten über Diskriminierung auf dem Wohnungsmarkt (60.3 %), in digitalen Medien 

(58.1 %), im Bildungsbereich (52.5 %) sowie bei der Polizei (46.2 %) (s. Abbildung 10). Ge-

schlecht spielt keine Rolle, das Alter hingegen schon: Jüngere Personen (18–29 Jahre) erfahren 

insbesondere in Wohnungsmarkt, Bildung und digitalen Medien signifikant häufiger Diskriminie-

rung (p < .05) als ältere Personen (über 30 Jahre). 

3,3

9,2

11,8

10,6

25,0

34,6

42,3

44,2

50,0

66,4

64,4

18,3

18,3

0 10 20 30 40 50 60 70 80 90 100

Ich wurde bespuckt.

Ich habe unerwünschte sexualisierte Kommentare
erlebt.

 Ich wurde körperlich angegriffen.

Ich wurde persönlich mit solchen Ausdrücken
bezeichnet, die nicht meiner eigenen Beschreibung

als Person entsprechen.

Andere Personen haben sich so verhalten, als hätten
sie Angst vor mir.

 Es wurden über mich schlechte Dinge verbreitet, die
nicht stimmen (Üble Nachrede).

Andere Personen haben sich so verhalten, als
würden sie mich nicht ernst nehmen.

Ich wurde beleidigt und/oder beschimpft.

Ich wurde ausgegrenzt.

Man hat sich abwertend/abfällig über mich/die
Gruppe, der ich zugehöre, geäußert.

Ich wurde respektlos und/oder herablassend
behandelt.

 Mir wurde ein Zugang verwehrt.

Mir wurde eine Leistung verwehrt.

% Personen

D
is

k
ri

m
in

ie
ru

n
g

sf
o

rm
e

n
Erlebte Diskriminierungsformen
in den vergangenen 12 Monaten



Münchner Kurd*innen   

 

36 
 

Abbildung 10  

Anmerkung: N = 106. Mehrfachantworten möglich. Lesebeispiel: Von den 106 Kurd*innen, die in den letzten 12 

Monaten angaben, in München aufgrund des Kurdischseins Diskriminierung erlebt zu haben, gaben 60,3 % an, auf dem 

Wohnungsmarkt oft, sehr oft oder immer Diskriminierung erlebt zu haben. 

Korrelationsergebnisse hinsichtlich der Häufigkeit der Diskriminierungserfahrungen nach Be-

reich legen nahe, dass Diskriminierungserfahrungen selten isoliert auftreten (s. Tabelle 5 im An-

hang). Es zeigt sich, dass Betroffene häufig in mehreren Lebensbereichen gleichzeitig Diskrimi-

nierung erfahren, denn die Verteilung der Häufigkeiten weist auf kumulative Effekte hin: Perso-

nen, die in einem Bereich benachteiligt werden, sind überdurchschnittlich häufig auch in weiteren 

Kontexten von Diskriminierung betroffen, wobei eine Ausnahme der familiäre Bereich bildet, in 

dem Diskriminierung seltener berichtet wird, möglicherweise aufgrund von Nicht-Erkennung 

und Tabuisierung von Diskriminierungserfahrungen. 

5.2.3 Subtile und offenkundige Diskriminierungserfahrungen 

Die Everyday Discrimination Scale105 liefert einen U berblick darüber, mit welcher Häufigkeit sub-

tile und offenkundige Diskriminierungserfahrungen gemacht werden. Offenkundige Diskriminie-

rung ist klar erkennbar und direkt, während subtile Formen sich in verdeckten Handlungen oder 

Bemerkungen leise, unterschwellig und alltäglich äußern und dennoch abwertend wirken. 

Den Ergebnissen zufolge machen Kurd*innen subtile sowie offensichtliche Diskriminierungser-

fahrungen (s. Abbildungen 11 und 12). Jede*r zweite Kurd*in berichtet, mindestens mehrmals im 

Jahr subtile Diskriminierung zu erfahren, denn der prozentuale Durchschnitt von Kurd*innen, die 

mindestens mehrmals im Jahr subtile Diskriminierung erfahren, liegt bei 51.1 %.106 Der Mittel-

wert für subtile Diskriminierung lag bei M = 2.80 (SD = 1.30), für offenkundige Diskriminierung 

 
105 Die Everyday Discrimination Scale (DeZIM, 2023) liefert einen Überblick darüber, mit welcher Häufigkeit 
subtile und offenkundige Diskriminierungserfahrungen gemacht werden. Es wurden sieben Items mittels 
zweier Faktoren (subtil und offenkundige Diskriminierungserfahrungen) dargestellt. Antwortformat: 1 = 
nie, 6 = täglich. Der Modellfit zeigte sich als akzeptabel, um alltägliche Diskriminierung an der kurdischen 
Stichprobe zu messen (N = 155). Mittels Konfirmatorischer Faktorenanalyse ermittelte Modellfit Indices: 
CFI = .978, TLI = .964, RMSEA = .080, SRMR = .058, χ2 = 25.78, df = 13. Die von Hu und Bentler (1999) 
postulierten Modellfit-Cutoffs wurden hier zur Bewertung des Modellfits zurate gezogen.  
106 Hierfür wurde der Anteil der Personen, die mehrmals im Jahr, mindestens einmal pro Monat, mindestens 
einmal pro Woche oder täglich Diskriminierung erfahren haben, subsumiert. 

60,3

58,1

52,5

46,2

46

Auf dem Wohnungsmarkt (z.B. Miete oder Kauf einer
Wohnung)

Bei Nutzung des Internets/ von Sozialen  Medien

Im Bildungsbereich ( z.B. Kindergarten, Schule,
Hochschule)

Bei der Polizei

Bei einer Demonstration

0 10 20 30 40 50 60 70 80 90 100

D
is

k
ri

m
in

ie
ru

n
g

sb
e

re
ic

h

% Personen

Häufige Diskriminierungserfahrungen: Wer mindestens ‚oft‘ in den vergangenen 12 
Monaten betroffen war



Münchner Kurd*innen   

 

37 
 

bei M = 1.75 (SD = 0.97), wobei der Unterschied signifikant war (Mdiff = 1.05, p < .001). Diese Be-

funde stimmen mit den Befunden des Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor (De-

ZIM, 2023) überein, der zeigt, dass rassistisch markierte Personen „häufiger von subtilen als von 

offenkundigen Diskriminierungserfahrungen“ berichten (ebd., S. 81). 

 
Abbildung 11 

Anmerkung: N = 155. Lesebeispiel: Von 155 Personen geben 20.6 % an, mindestens einmal im Monat einen schlechteren 

Service zu erhalten als andere.  

  

24,5 22,6 22,6

41,3

29

22,6
16,8

15,5

13,5

15,5
22,6

15,5

20,6

21,3 18,1

12,3

7,1
13,5 14,2

8,7

5,2 4,5 5,8 5,8

0%

50%

100%

Sie erhalten
schlechteren Service als

andere.

Sie werden mit weniger
Respekt behandelt als

andere.

Jemand verhält sich so, 
als würde sie/er Sie 
nicht ernst nehmen.

Jemand verhält sich so, 
als habe sie/er Angst vor 

Ihnen.

%
 H

ä
u

fi
g

k
e

it
e

n

Items

Häufigkeiten subtiler Diskriminierungserfahrungen im Alltag

 nie selten mehrmals pro Jahr

mindestens 1x im Monat  mindestens 1x pro Woche täglich



Münchner Kurd*innen   

 

38 
 

 

Abbildung 12 

Anmerkung: N = 155. Lesebeispiel: Von 155 Personen geben 76.1 % an, niemals körperlich angegriffen worden zu sein. 

Werte unter 2 % sind in der Abbildung nicht ausgewiesen.  

5.2.4 Stressbelastung durch Diskriminierung aufgrund des Kurdischseins   

Zur Erfassung individueller Diskriminierungserfahrungen und ihres Zusammenhangs mit Stress-

erleben wurde die Ethnic Racial Discrimination Stress Inventory107 eingesetzt, mit dem 1) selbst 

erlebter Diskriminierungsstress und 2) internalisierte Diskriminierung erfasst wurde. Für die 

kurdische Stichprobe wurden die Items angepasst. Teilnehmende gaben an, ob sie die jeweilige 

Diskriminierungssituation (z. B. Weil ich kurdisch bin, haben andere angenommen, dass ich ge-

walttätig oder terroristisch handle.) erlebt hatten und bewerteten anschließend die dadurch emp-

fundene Stressintensität.108  

 
107 Die Originalskala stammt von Rodriguez et al. (2024). Für diese Studie haben wir die Items an den kur-
dischen Kontext angepasst, indem wir die Itemstämme jeweils in „Weil ich kurdisch bin, …“ oder „Aufgrund 
meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person, …“ verändert haben. Die im Anhang aufgelisteten Items 
haben wir einer Itemselektion anhand verschiedener Kriterien wie Faktorladungen unterzogen. Tabelle 3 
und 4 stellen die finalen Items nach der Itemselektion dar. 
108 Antwortkategorien: 1 = überhaupt nicht stressig, 6 = extrem stressig.  

54,8 52,9

76,1

16,1 19,4

12,9
14,8

16,8

6,510,3
8,4

2,6

0%

50%

100%

Sie werden bedroht/belästigt. Sie werden
beschimpft/beleidigt.

Sie werden körperlich
angegriffen.

%
 H

ä
u

fi
g

k
e

it
e

n

Items

Häufigkeiten offenkundiger Diskriminierungserfahrungen im Alltag

nie selten  mehrmals pro Jahr

 mindestens 1x im Monat mindestens 1x pro Woche täglich



Münchner Kurd*innen   

 

39 
 

Fast jede zweite Person empfindet Diskriminierung aufgrund des Kurdischseins als mindestens 

mäßig belastend (48.3 %).109 Dabei war unerheblich, ob sie die Diskriminierung durch andere 

Personen erfuhren und ob sie Diskriminierungserfahrungen internalisierten. Letzteres entsteht 

vor allem durch in der Vergangenheit erfahrene Diskriminierung, die sich im eigenen Verhalten 

und Wahrnehmung der einen Person niederschlägt. Im Folgenden werden die beiden Facetten des 

Erhebungsinventars und das Stresserleben durch diese beiden Facetten dargestellt. 

Selbst erlebter Diskriminierungsstress  

52.3 % der Befragten fühlten sich mindestens mäßig gestresst, wenn sie Diskriminierung durch 

andere wahrnahmen. Tabelle 3 zeigt den Anteil der Kurd*innen, die aufgrund selbst erlebter Dis-

kriminierung, weil sie kurdisch sind, mäßig, sehr oder extrem stressbelastet zeigen. Diese Zu-

schreibungen erzeugen anhaltenden psychischen Druck und spiegeln zentrale Formen antikurdi-

scher Vorurteile wider (Ghaderi, 2025a). 

Tabelle 3 

Stressbelastung aufgrund von selbst erlebter Diskriminierung als Kurd*in 

Item Anteil ≥ mäßig ge-

stresst (%) 

Bemerkung 

Weil ich kurdisch bin, haben andere angenom-

men, dass ich gewalttätig oder terroristisch 

handle. 

57.4 Prototypischer Generalver-

dacht; auch in qualitativen Inter-

views beschrieben 

Weil ich kurdisch bin, haben andere mir für die 

Probleme in der Türkei, Syrien, Iran oder Irak 

die Schuld gegeben. 

49.0 Ausdruck antikurdischer Zu-

schreibung 

Weil ich kurdisch bin, haben andere angenom-

men, dass ich weniger kompetent sei. 

50.3 Bestätigung dominanter negati-

ver Zuschreibungen  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
109 Hierfür wurden die Kategorien 1, 2 und 3 sowie 4, 5 und 6 zusammengefasst. Letztere bedeuten eine 
mäßige, sehr stressige oder extrem stressige Ausprägung. 



Münchner Kurd*innen   

 

40 
 

Internalisierte Diskriminierung 

Internalisierte Diskriminierung beeinflusst Verhalten und Selbstwahrnehmung und zeigt sich 

deutlich im Stresserleben (Broden, 2011; El-Mafaalani et al., 2023). Tabelle 4 zeigt den Anteil der 

Kurd*innen, die sich aufgrund internalisierter Diskriminierung als Kurd*in mäßig, sehr oder ext-

rem stressbelastet zeigen. 

Tabelle 4 

Stressbelastung aufgrund internalisierter Diskriminierung 

Item Anteil ≥ mäßig 

gestresst (%) 

Bemerkung 

Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstäm-

mige Person hatte ich das Gefühl, dass ich ande-

ren meine Fähigkeiten „beweisen“ (d. h. doppelt 

so hart arbeiten) muss.  

64.7 Symptom tiefer Internalisierung 

Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstäm-

mige Person musste ich aufpassen, was ich tue 

und sage. 

56.1 Permanente Wachsamkeit 

Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstäm-

mige Person habe ich mir darüber Sorgen ge-

macht, was andere über mich denken.  

51.0 Dauerhafte psychische Belas-

tung 

 

Für beide Faktoren zeigen sich keine signifikanten Unterschiede nach Geschlecht oder Alter (p > 

.05), was die Belastung als geteilte Realität innerhalb der kurdischen Community belegt. 

Die höchste Stressbelastung entsteht, wenn Kurd*innen pauschal als gewalttätig oder terroris-

tisch eingestuft oder wenn ihnen geringere Kompetenz unterstellt wird - beides zentrale Aus-

drucksformen antikurdischen Rassismus. Diese hohe Stressbelastung ist vor dem Hintergrund 

fortwährender Diskriminierung, kollektiver Traumata und möglicher intergenerationaler Trans-

mission zu verstehen.110 Frühere Studien belegen, dass Kurd*innen in der Diaspora vermehrt psy-

chologischen Disstress erfahren, einschließlich Schlafproblemen, Fatigue und Angstgefühlen.111 

Diskriminierung wirkt somit nicht als isoliertes Ereignis, sondern prägt dauerhaft Stresserleben, 

internalisierte Abwertung und permanente Wachsamkeit – unabhängig von Alter oder Geschlecht 

– und ist tief in kollektiven Erfahrungen von Repression, Krieg und Ausgrenzung verwurzelt. 

  

 
110 Bowers & Yehuda, 2015; Polat, 2013; Sangalang & Vang, 2017. 
111 Taloyan et al., 2008. 



Münchner Kurd*innen   

 

41 
 

6. Ergebnisse des qualitativen Studienteils 

Die Ergebnisse des qualitativen Studienteils gewähren vertiefende Einblicke in Wahrnehmungen, 

Erfahrungen und Perspektiven von Kurd*innen in München. Ein Fokus lag dabei auf Diskriminie-

rungs- und Rassismuserfahrungen von Kurd*innen. Die Darstellung ist thematisch gegliedert: Zu-

nächst stehen Fragen nach der Bedeutung des Kurdischseins und den damit verbundenen Erfah-

rungen im Vordergrund, insbesondere in Bezug auf Herkunftsregionen, historische Ereignisse 

und (inter-)generationale Verletzungen, die für die Selbstidentifikation prägend sind (Kap. 6.1). 

Ein weiterer Schwerpunkt betrifft Erfahrungen von Diskriminierung, die sowohl individuell als 

auch institutionell auftreten und in vielen Fällen intersektional mit anderen Zugehörigkeiten wie 

Geschlecht, Religion oder Migrationsstatus verwoben sind (Kap. 6.2). Insgesamt zeigt sich, dass 

Kurd*innen vielfältige Formen von Diskriminierung und Gewalt ausgesetzt sind, wobei Diskrimi-

nierung durch Menschen mit Türkeibezug und institutionelle Diskriminierung (durch deutsche 

und ausländische Behörden) von Interviewten besonders hervorgehoben wurden. Daneben wer-

den Diskriminierungserfahrungen spezifischer Gruppen beleuchtet, etwa von Frauen*, jungen 

Menschen, Alevit*innen, Muslim*innen, oder LGBTIQ*-Personen112. Besonders deutlich wird, dass 

intergenerationale und geschlechterbezogene Fragestellungen für Kurd*innen von zentraler Re-

levanz sind. Dabei stehen sowohl Differenzen zwischen Eltern und Kindern als auch die Gleichbe-

rechtigung von Frauen* im Mittelpunkt innergemeinschaftlicher Auseinandersetzungen.  Ab-

schließend wird der Wunsch nach gesellschaftlicher Anerkennung als eigenständige Gruppe her-

vorgehoben, einschließlich der Sichtbarkeit kurdischer Sprache, Kultur und transnationaler Ge-

schichte (Kap. 6.3.). Darüber hinaus wird kurdisches Leben in München in seinen vielfältigen Fa-

cetten sichtbar – Feste wie Newroz, Vereine und Begegnungsorte bilden dabei wichtige Ressour-

cen der Community. In diesem Kontext wird ein Mangel an Räumen der Begegnung und für Akti-

vitäten als Defizit von den Befragten hervorgehoben (Kap. 6.4). Daraus ergeben sich politische, 

strukturelle und kulturelle Handlungsbedarfe sowie konkrete Empfehlungen (Kap. 7). 

6.1 Bedeutung des Kurdischseins  

Zu Beginn der Interviews wurde nach der Bedeutung des Kurdischseins im Leben der Befragten, 

insbesondere in München, gefragt. Diese Frage führte häufig zu längeren biografischen Stehgrei-

ferzählungen113, in denen deutlich wurde, dass die kurdische Identität eng mit persönlichen Er-

fahrungen, Selbst- und Fremdzuschreibungen sowie politischen und gesellschaftlichen Kontexten 

verknüpft ist, die eigene Identitätsvorstellungen bedingen. Die Interviews verdeutlichen, dass 

„Kurdischsein“ für viele Befragte in München eine zentrale, jedoch ambivalente Rolle spielt. Iden-

tität wird nicht als einfach gegeben, sondern als durch Erfahrungen von Ausgrenzung, Gewalt und 

Anerkennungskämpfe geformt verstanden. Die Gewalterfahrungen zeigen sich in zeitlicher und 

räumlicher Dimension ebenso wie in Quantität und Qualität als vielschichtig und komplex. Sie rei-

chen von aktuellen, individuellen Alltagserlebnissen bis hin zu kollektiv-historischen Erfahrun-

gen. In den Darstellungen der Befragten verdichten sich diese Erfahrungen in Erzählungen, die 

sowohl transnationale als auch historische Bezüge aufweisen und in denen Gewalterfahrungen in 

 
112 Ezid*innen werden hier nicht genannt, da sie laut Vorgesprächen mit Akteuren der ezidischen Gemein-
schaft die Teilnahme an der Studie ablehnen. Sie bevorzugen, als eigene Gruppe betrachtet zu werden und 
möchten nicht unter eine Studie zu Kurd*innen in München subsummiert werden. Ob dies die Sichtweise 
einer Mehrheit der Ezid*innen darstellt ist uns derzeit nicht bekannt. Ggf. empfehlen wir die Erwägung ei-
ner eigenen Erhebung zu Erfahrungen, Bedarfen und Lebensrealiäten von Ezid*innen in München. 
113 Vgl. zu „Stehgreiferzählungen“ Schütze, 2022. 



Münchner Kurd*innen   

 

42 
 

sequenzieller und kumulativer Weise wirksam werden, also verschiedene Phasen und Qualitäten 

von Leid- und Gewalterfahrungen artikuliert werden. 

Es lassen sich vier Ebenen dieser Beschreibungen unterscheiden: erstens die biografische Konti-

nuität der Gewalt- und Diskriminierungserfahrungen in Bezug auf Kurdischsein, zweitens die Am-

biguitäten und Reformulierungen kurdischer Identitäten, drittens der translokale bzw. transnati-

onale Charakter und viertens die Relevanz historischer kollektiver Gewalterfahrungen auch in der 

Migration, die teils durch gegenwärtige Ereignisse reaktualisiert werden.   

6.1.1 Biografische Kontinuität von Diskriminierungs- und Gewalterfahrungen  

Viele Befragte berichten von einer kontinuierlichen Erfahrung von Ausgrenzung und Gewalt im 

Zusammenhang mit Kurdischsein, die sich durch verschiedene Lebensphasen zieht. Diese Erleb-

nisse beginnen oftmals bereits im Kindes- oder Jugendalter und prägen nachhaltig das Selbstver-

ständnis. Viele erleben Kurdischsein als unfreiwillig gewählte Zugehörigkeit, wie eine Befragte 

erklärt: 

„Es ist einfach ein so großer Teil einer Identität. Das mag vielleicht für jemanden, der deutsch ist 

[…] vielleicht gar nicht so im Vordergrund stehen. […] vielleicht steht Münchnerinnen und Münch-

ner zu sein im Vordergrund. Oder dass man eine bestimmte Art von Sport oder ein Hobby ausübt. 

Das bildet vielleicht die Identität, aber als Kurdin hat man diesen Luxus noch gar nicht. […] Man ist 

so früh damit konfrontiert und dementsprechend ist es eine große Last, dann diese Identität gar 

nicht ausleben zu können. Man geht in die Schule und dann sagt einer ‚Ich bin Italiener, ich bin 

Türkin‘. Er sagt ‚Ich bin Grieche‘ und dann komme ich und sage ‚Ich bin Kurdin‘. Und das ist dann 

so Hä? Was ist das überhaupt? Und mit einem Satz, mit einer Frage ist die komplette Identität ein-

fach ausgelöscht und man steht einfach da und kann gar nicht – als Kind und auch als Erwachsener 

gar nicht – verbalisieren, wie viel eigentlich das Kurdischsein […] die eigene Identität prägt.“ (E11-

2_Abs. 30) 

Die Reaktionen des Umfelds erzeugen Sprachlosigkeit und demonstrieren symbolische Abwer-

tung. Kurdische Zugehörigkeit wird so zu einer „Last“ und zu einem Ausdruck struktureller Aus-

schlüsse. Ein Befragter artikuliert dementsprechend den Wunsch, die kurdische Identität ausblen-

den zu können: „Ich habe immer an meinem Knopf gesucht, drauf zu drücken, damit ich kein Kurde 

mehr bin. Ich suche den immer noch. Ich finde ihn nicht.“ (E26-3, Abs. 144). Gerade die (transge-

nerationalen) Leid- und Gewalterfahrungen haben einen wesentlichen Einfluss auf die Relevanz-

setzung kurdischer Identität, wie eine Person verdeutlicht: 

„Weil wir eine bedrohte Kultur sind. Da ist es noch wichtiger. […] Wenn wir eine freie Kultur wären, 

also ein freies Land mit Freiheiten, wäre mir das glaube ich, nicht mal wichtig. Nicht so wichtig. 

Aber dadurch, dass dieses [Kurdische] unter Bedrohung steht, ausgelöscht zu werden, ständig ist 

das wichtig, das zu erhalten eben noch wichtiger.“ (E18-2_Abs. 187)  

Die Interviews zeigten, dass die kontinuierliche historische Gewalt gegenüber Kurd*innen zentral 

für ihre Identitätsbildung ist. Die erlebte oder wahrgenommene Bedrohung der Sprache, der Kul-

tur oder gar der physischen Existenz verstärkt die Bedeutung von Kurdischsein.114  Allerdings ar-

gumentieren manche Interviewte auch explizit gegen eine essentialistische oder „völkische“ Auf-

fassung kurdischer Identität: 

„[O]b ich Kurde bin oder ob wir Kurden sind, macht uns nicht zu etwas Besserem. Also, ich bin auch 

grundsätzlich gegen dieses völkische Ich. Ich bestehe auf meinem Kurdischsein, weil es mir wegge-

nommen werden soll, weil es verwehrt wird, weil es sozusagen ausgelöscht wird. Deshalb bestehe 

ich auf meinem Kurdischsein […]. Ich habe keine Qualifikationen, also Kurde zu sein qualifiziert 

 
114 Vgl. Ghaderi, 2019. 



Münchner Kurd*innen   

 

43 
 

mich nicht zu etwas Besserem. Ich bin genauso zufällig in irgendeine Identität hineingeboren wie 

alle anderen Menschen. Aber es sollte selbstverständlich sein.“ (GR5_Abs. 189) 

6.1.2 Pluralität und Wandel kurdischer Identitäten 

Mehrere Befragte nehmen einen Wandel wahr: Kurdischsein ist in München teils „cool geworden“ 

– durch Popkultur, Sport oder den Widerstand kurdischer Frauen* gegen den IS: 

„Kurde ist eine Realität und ist sogar unter den Migrantenvereinen oder migrantischen Identitäten, 

wenn man so will, jetzt gar keine schlechte. Es ist eher eine coole geworden durch Hip Hop, durch 

Sportler. Wir haben jetzt [Agit115] der jetzt vielleicht Boxweltmeister wird, dann haben wir Deniz, 

der bei der Nationalmannschaft steht. Dann haben wir Haftbefehl gehabt, wo Gymnasiasten, die 

keinen Migrationshintergrund haben „Chabos wissen, wer der Babo ist“ gesungen haben […]. Kur-

distan ist irgendwie Mainstream geworden. Und dann natürlich das bittere, tragische Schicksal der 

kurdischen Frauen: Dass die Welt gesehen hat, die Kurden sind nicht irgendwie das Klischee vom 

Nahen Osten. Das sind junge, 18-jährige Frauen, die die Welt verteidigen. Das alles zusammen hat 

natürlich eine neue Identität geschaffen. Davor waren wir kollektive Außenseiter, dessen Leid nicht 

wahrgenommen wurde und wir sozusagen voller Trauer aus Protest verschiedene Aktionen getä-

tigt haben, nur um wahrgenommen zu werden.“ (E20-1_Abs. 12) 

Diese neue Sichtbarkeit ermöglicht positive Selbstdefinition, ohne andere Zugehörigkeiten zu ver-

drängen. Einige Befragte betonen, dass Kurdischsein als nur eine von vielen Identitäten gesehen 

wird:  

„Und ich meine, man soll ja auch nicht außer Acht lassen, wir sind nun mal dann irgendwie jetzt in 

München und wir sind hier geboren oder aufgewachsen. Unsere Identität beschränkt sich ja auch 

nicht nur auf das Kurdischsein.“ (GR4_Abs.199)  

Viele Befragte betonen ihre Mehrfachzugehörigkeit und fühlen sich sowohl in München zuhause 

als auch mit den Herkunftsregionen verbunden, was die Transgenerationalität und Translokalität 

kurdischer Identität verdeutlicht:  

„Ich sage das immer: Ich bin ein Münchner Kindl. […] Und wir haben einen kurdischen Hintergrund. 

[…] Da sag ich, wir kommen aus Bingöl, heißt die Stadt, also in der Nähe von Dersim.“ (GR5_Abs. 

29) 

Kurdische Identität erscheint damit zunehmend als flexibles, in pluralen Mehrfachzugehörigkei-

ten verortetes Element von postmigrantischen Lebenswelten. 

6.1.3 Bedeutung von translokalen und transnationalen Bezügen 

Kurdische Identität bleibt über Generationen transnational verankert, die Bezüge zu Herkunfts-

regionen wie Bakur, Bashur, Rojava oder Rojhalat bleiben zentral. Familiäre Herkunft, historische 

Traumata und aktuelle Konflikte prägen das Selbstverständnis.116 Mehrere Personen berichten, 

dass Krisen und Gewaltereignisse in den Herkunftsregionen sie zu politischem Engagement oder 

ehrenamtlicher Hilfe bewegt haben (z.B. E26-1_Abs. 31; E18-1_Abs. 32;_GR5). Einige Interviewte 

sind überzeugt, dass durch Unterdrückungserfahrungen der Vergangenheit eine Nähe oder Wert-

schätzung vieler Kurd*innen gegenüber der Demokratie bestünde, womit sie sich auch gegenüber 

erlebten Zuschreibungen positionieren. 

 
115 Der Boxer Agit Kabayel sagte der WAZ „Wenn Deutschland es irgendwann akzeptiert, dass ein Agit Ka-
bayel auch deutsch sein kann, dann können wir große Meilensteine setzen“ (WAZ, 30.10.2023). 
116 Vgl. Düzel, 2006; Hanrath, 2012; Schmidt, 2000; auch Verkuyten & Brug, 2002. 



Münchner Kurd*innen   

 

44 
 

„Die mussten fliehen, weil eben nichts anderes sie erwartet hätte, beispielsweise Verfolgung und in 

den 90er Jahren Mord und Folter und alles Mögliche. Das bedeutet, die Kurden sind auch extrem 

politisiert. Dadurch sind sie auch extrem demokratieaffin.“ (E20-1_Abs. 26) 

„Natürlich kann man nie etwas pauschalisieren, aber ich denke, durch unser Schicksal sind wir 

durchaus dankbar, in einer freiheitlich demokratischen Grundordnung zu leben und stellen auch 

keine Gefahr dafür dar.“ (E31-1_Abs. 40) 

Die Befragten verstehen sich darüber hinaus häufig als Teil einer globalen kurdischen Diaspora, 

wobei lokale und transnationale Bezüge für das Handeln relevant sind. Aktuelle Forschungser-

gebnisse verdeutlichen, dass Integrationsprozesse kurdischer Geflüchteter und Migrant*innen in 

Europa nicht isoliert auf lokaler oder nationalstaatlicher Ebene verstanden werden können, son-

dern maßgeblich durch transnationale Faktoren wie diasporische Netzwerke und geopolitische 

Verflechtungen zwischen europäischen Staaten und kurdischen Herkunftsregionen geprägt 

sind.117 Solche transnationalen Bezüge sind elementar für kollektive Selbst- und Weltverhältnisse 

und zeigen in der Konsequenz die Notwendigkeit, Außen- und Innenpolitik in postmigrantischen 

Gesellschaften als verflochten zu betrachten. Transnationale bzw. translokale Beziehungen bilden 

einen selbstverständlichen Teil der alltäglichen Realität einer postmigrantischen Gesellschaft.118   

6.1.4 Thematisierungen von politischer Gewalt und Verletzungsverhältnissen 

Die Geschichten der Befragten zeigen, dass kollektive Gewalt aus den Herkunftsregionen – etwa 

in Dersim, Halabja, Şingal, Kobane, Afrin oder Rojava – weiterhin ihre Gegenwart prägt. Mit diesen 

Namen von Städten und Regionen verbundene Ereignisse verweisen nicht allein auf historische 

Fakten, sondern stellen emotionale gegenwärtige Bezugspunkte dar, die Zugehörigkeit und Enga-

gement formen. Außenpolitische Ereignisse prägen das Leben, Handeln und die kollektive Identi-

tät von Kurd*innen in München. Relevante translokale Bezugspunkte sind dabei u.a. bestimmte 

Orte und Ereignisse, die im kollektiven Gedächtnis eine Rolle spielen und die von verschiedenen 

Befragten in den Interviews thematisiert wurden:  

Ein zentraler Bezugspunkt ist Dersim 1937/1938 (Bakur/Türkei), dessen Name als Symbol für 

Massaker und Vernichtungsoperationen im Kontext der türkischen Nationsbildung steht.119 Über-

lebende und deren Nachkommen berichten von traumatischen Kindheitserfahrungen und gehei-

men Familienerzählungen, die die Beziehung zur kurdischen Identität nachhaltig prägen:  

„Ich, ich habe mit Knochen gespielt und habe nicht verstanden, wessen Knochen das sind. Dort, wo 

ich war, war überall Munition. Es gab Stellen, da sind wir hingegangen, haben mit dieser Munition 

gespielt. Die Alten haben uns nur angeschaut. Keiner hat uns erzählt, was es war. Niemand hat es 

erzählt. Und dann singt dieser alte Mann diese￼, diese, diese schrecklichen Geschichten.“ (E26-

3_Abs. 84) 

Noch heute wird die Region überwacht und bleibt ein wichtiger historischer Bezugspunkt, Dersim 

ist somit nicht nur Herkunft- und Sehnsuchtsort, sondern gilt weiterhin als Chiffre für Vernichtung 

und Repression, besonders bei alevitischen Kurd*innen, Alevit*innen und Zaza.120  

 
117 siehe etwa Adamson et al., 2024. 
118 Zur Realität und Anerkennung von Mehrfachzugehörigkeiten und Pluralität in postmigrantischen Gesell-
schaften siehe etwa Foroutan, 2021; Yildiz & Hill, 2014. 
119 siehe Celik, 2025; Gudehus & Husenbeth, 2024. 
120 siehe Hofmann, 2024; Zaza oder Kızılbaş sind Bezeichnungen für eine Bevölkerungsgruppe, die sich teils 
als kurdisch und/oder alevitisch versteht und vor allem in der Region Dersim in Ostanatolien bzw. Bakur 
beheimatet ist. Vgl. zu den komplexen Identitäten, Sprachen sowie Selbst- und Fremdbezeichnungen von 
Zaza/Kızılbaş etwa die Beiträge in Arslan, 2019; Gudehus & Husenbeth, 2025. 



Münchner Kurd*innen   

 

45 
 

Auch der Giftgasangriff auf die kurdische Stadt Halabja (1988) während der genozidalen „Anfal“- 

Operation im Irak121, gilt als Wendepunkt im kollektiven Bewusstsein. Etwa 5.000 Menschen star-

ben, das Ereignis erschütterte die kurdische Gemeinschaft und führte in München zu neuem En-

gagement: Aufklärungsarbeit, politische Kampagnen und Solidaritätsaktionen machten die deut-

sche Beteiligung an Waffenlieferungen sichtbar. Eine Kampagne deckte deutsche Firmenbeteili-

gungen auf:  

„[U]ns ging es darum herauszufinden, mit medico international, wer eigentlich […] an den Chemie-

waffenlieferungen an Saddam Hussein beteiligt ist. Wir haben natürlich sehr viele Firmen ausfindig 

gemacht. […] insgesamt waren also 41 Firmen beteiligt und wir haben diese Kampagne gestartet, 

wo alle aufgelistet [wurden]. […] Uns ging es darum, eigentlich das Modell Wiedergutmachung zu 

erreichen. Sehr viele sind in Halabja Opfer des Giftgasangriffs geworden, aber auch […] die, die die 

katastrophalen Folgen des Angriffs versuchten, sichtbar zu machen.“ (E26-1_Abs. 31)122 

Gleichzeitig zeigt sich hier ein ungelöstes „kollektives Verletzungsverhältnis“ zwischen Kurd*in-

nen und der deutschen Politik in Bezug auf den Umgang mit den Ereignissen.123  Halabja hat das 

Verhältnis zwischen Kurd*innen und Deutschland nachhaltig geprägt, u. a. da die deutsche Mitver-

antwortung am Giftgasangriff aus Sicht der Betroffenen bis heute nicht aufgearbeitet ist, aber 

auch, da Erinnerungs- und Aufklärungsarbeit weitgehend fehlt.124 Eine junge Kurd*in berichtet 

von der Realität der Folgen und den dazugehörigen Affekten zu Hause in Bezug auf ein älteres 

Familienmitglied: 

„Also wir haben tatsächlich jetzt noch einen Kranken, einen Patienten daheim. […] Der leidet bis 

heute noch an den Schäden. Der hat jetzt wieder eine neue Woche [OP-Termine], also der [hat] schon 

fünf Operationen hinter sich. Sein ganzer Rücken macht nicht mehr mit. Warum? Weil er dieses, 

dieses Gift eingeatmet hat und jetzt erst die Schäden ans Licht kommen. Und dann ist man halt auch 

wirklich daheim und man fühlt sich einfach nicht verstanden, sage ich mal, oder man fühlt sich al-

leingelassen mit etwas, worüber keine Menschenseele spricht. Man wird einfach unter den Teppich 

gekehrt. So hart es klingt.“ (GR7_Abs. 206) 

Die Zeilen illustrieren, dass der Umgang mit Folgeschäden und gesundheitlicher Versorgung ei-

nerseits und die Unsichtbarkeit und die fehlende Anerkennung des Themas durch die Öffentlich-

keit andererseits auch noch für Nachfolgegenerationen belastend und eine Realität in ihrem Alltag 

sein kann, mit der sie umgehen müssen. 

Weitere translokale Bezugspunkte sind der Genozid an den Ezid*innen in Şingal (Basur/Irak) 

2014, die Repression in Syrien/Rojava spätestens seit 2016125 sowie die Unterdrückung von 

Kurd*innen im Iran. Der Genozid an den Ezid*innen in Şingal wird als gezielte Vernichtung durch 

den IS erinnert. Einerseits führte er zu Bekundungen transnationaler Solidarität sowie politi-

schem Engagement. Andererseits ist die Situation von Ezid*innen noch immer prekär.126 Ereig-

nisse in Rojava/Syrien verbinden die Befragten mit Selbstverwaltung, Krieg und internationaler 

Sichtbarkeit, insbesondere durch die Präsenz von Frauenkämpferinnen. Diese gelten als Symbol 

 
121 Human Rights Watch, 1993; van Bruinessen, 1994; Die Angriffe wurden von einigen Ländern wie Schwe-
den, Norwegen, Kanada und Großbritannien als Genozid anerkannt, allerdings bisher nicht in Deutschland 
(Nicola, 2023). 
122 In einem Bericht der Bundesrepublik aus dem Jahr 1998 heißt es „Der Bundesregierung sind ab Septem-
ber 1990 bis zum 23. April 1991 insgesamt 151 Hinweise auf mögliche Zuwiderhandlungen deutscher Un-
ternehmen gegen das Irak-Embargo zugegangen. […] Insgesamt beziehen sich die Hinweise auf 126 ver-
schiedene Unternehmen oder Sachverhalte.“ (Deutscher Bundestag, 1991, S. 10). 
123 Vgl. Straub, 2014 zum Konzept der kollektiven Verletzungsverhältnisse. 
124 Vgl. Six-Hohenbalken, 2016, 2017. 
125 Dazu zählen mehrere türkische Militäroffensiven in Syrien bzw. Rojava seit 2016, siehe Gürbey, 2018, 
2023, sowie der Kampf gegen den IS. 
126 siehe Burç, 2021; O'Connor & Burç, 2020; Omarkhali, 2016. 



Münchner Kurd*innen   

 

46 
 

für Widerstand und globale Anerkennung (E20-1_Abs. 12).127  Auch die Unterdrückung und Ver-

folgung von Kurd*innen in Rojhalat/Iran, insbesondere im Kontext der Jin-Jiyan-Azadi-Bewegung 

(Frauen-Leben-Freiheit), ist Teil der kollektiven Erinnerung und prägt das Bewusstsein von Mar-

ginalisierung sowie transnationaler Solidarität gegen das Schweigen und  die fortdauernde politi-

sche Gewalt.128 

„[D]er Moment, wo diese dieser Slogan Jin, Jihan, Azadi – Frau Leben Freiheit – so groß wurde zu 

leider einer schlimmen Zeit wegen schlimmen Ereignissen. Da hatte ich schon das Gefühl okay, jetzt, 

das ist, das ist krass, weil jetzt stehen Leute, vor allem Kurden aus aller Welt auf und machen so 

einen Aufschrei vor allem für Frauen. Da hatte ich das Gefühl, okay, jetzt gerade zurzeit gibt es einen 

Punkt von Gemeinschaft, von Einheit, von das Gleichsein. Das sind, das sind meine Leute und auch 

außerhalb von unserer Kultur, dass Menschen aufgestanden sind und laut waren für Frauen.“ (GR6_ 

Abs. 185) 

Diese Ereignisse verdeutlichen, dass kurdische Identität in der Diaspora stark durch historische 

und aktuelle Gewaltkontexte geprägt ist. Aus diesen Erfahrungen entstehen Solidarität, politi-

sches Engagement und Wünsche nach einem bewussten Erinnern, welches multidirektionale An-

sätze129 erfordert, d.h. eine postmigrantische Erinnerungskultur, die Traumata anerkennt und zu-

gleich die transnationalen Bezüge der Community berücksichtigt.130 

6.1.5 Politische Marginalisierung und Unsichtbarkeit in Deutschland 

Kurd*innen in Deutschland bzw. München werben für Anerkennung der Tatsache, dass kollektive 

Geschichte nicht allein in territorialen Herkunftsstaaten verortet ist, sondern durch Erfahrungen 

der Migrationsgeschichte beeinflusst wird. Die Resonanz auf die erfahrene Gewalt war nicht im-

mer vorhanden oder wurde nicht als anerkennend gegenüber den erlittenen Verletzungen wahr-

genommen. Wenngleich sich Veränderungen abzeichnen131, war Deutschland aus Sicht Betroffe-

ner bisher durch eine historische Kontinuität politischer Marginalisierung und Indifferenz gegen-

über den Erfahrungen von Gewalt, die Kurd*innen gemacht haben bzw. machen, geprägt. Solch 

eine Gleichgültigkeit wird von vielen Kurd*innen als Teil eines politischen Klimas wahrgenom-

men, das antikurdische Narrative reproduziert und Solidarität selektiv gewährt (E18-2_Abs. 18; 

E12-1_Abs.69). Etwa bemängelt eine Person, dass rassistische Angriffe manchmal als Türken-Kur-

den-Konflikt gerahmt würden und nicht historisch kontextualisiert würden: 

„[D]ie erste Frage war ‚Sind Sie Kurde?‘ Ich so ‚Ja‘. Und er so ‚Türken-Kurden-Konflikt, oder?‘ Also, 

das war für ihn […] Und ich habe dann auch gemeint, so was meinst du mit Türken-Kurden-Kon-

flikt? Ich saß im Bus auf dem Weg zum Café, so. Ich wurde hier von fünf Leuten angegriffen. Rassis-

tisch. [E]s ist kein Konflikt, es ist ein rassistischer Angriff. […] [E]s wird irgendwie nicht realisiert, 

dass bestimmte Gruppen in Deutschland [...] einfach rassistisch bedroht werden, angegriffen wer-

den und das ständig. Also man hat das einfach nicht im Blick, habe ich das Gefühl.“ (E18-2, Abs. 18) 

Durch einen Mangel an Verständnis und fehlende Differenzierung, Benennung oder Indifferenz 

gegenüber den vergangenen Verletzungserfahrungen besteht die Gefahr, dass antikurdische Dis-

kurse und Handlungen im deutschen Kontext normalisiert oder als „von aussen kommend“ dar-

gestellt werden. Kurd*innen nehmen war, dass in Bezug auf ihre Erfahrungen von Gewalt Doppel-

standards in der Politik angesetzt werden, wenn z. B. der Genozid an Ezid*innen offiziell 

 
127 Ghaderi, 2025. 
128 e.g. Ghaderi, F., 2024; Mohammadpour, 2024; Montiel, 2024. 
129 Vgl. Rothberg, 2009 zum Konzept der multidirektionalen Erinnerung. 
130 e.g. von Bieberstein, 2024; Suárez & Ritter, 2023. 
131 Etwa in Bezug auf die Anerkennung des Genozids an und Aufnahme von Ezid*innen (O'Connor & Burç, 
2020), oder dem wachsenden Interesse an Forschungsarbeiten zu Kurd*innen und Alevit*innen. 



Münchner Kurd*innen   

 

47 
 

anerkannt wird, während zugleich Abschiebungen von Kurd*innen oder Ezid*innen erfolgen132; 

wenn die Anerkennung politischer Verfolgung aus der Türkei in den Asylstatistiken marginal 

bleibt133, politisches Engagement häufig kriminalisiert wird134 oder wenn Waffenlieferung aus 

Deutschland135 eine reale Gefahr für ihre Angehörigen darstellen.  

Die Muster der Gleichgültigkeit, Unsichtbarkeit oder Stigmatisierung im Umgang mit kurdischen 

Verletzungserfahrungen in Deutschland sind individuell bzw. subjektiv verinnerlicht und können 

mit einem Gefühl (politischer) Ohnmacht verbunden sein. So äußern einige Befragte Erstaunen 

und Freude, überhaupt für eine Studie nach ihren Erfahrungen als Kurd*innen in München befragt 

zu werden (e.g. E11-2; E27-1; GR4). 

Kurdisches Leben in München ist von der Spannung zwischen Verletzungserfahrungen bzw. Be-

wusstsein darüber, viktimisiert zu sein sowie Selbstermächtigung geprägt, wie dieser Befragte 

kritisch reflektiert:  

„[…] immer die Opferrolle zu spielen, obwohl wir auch oft Opfer sind. Aber das ist nicht die ganze 

Geschichte. Wir haben auch Menschen, die auch fähig sind, halt auch Positionen zu übernehmen. 

Teil von großen Organisationen zu werden. Starke und gute Beispiele für die neuen Generationen 

zu sein. [...] Wir sind jetzt Münchner. Münchner Kurden. Dass man halt in die Heimat schaut, das ist 

klar. Das können wir nicht vermeiden.“ (GR1_Abs. 116) 

Ein internalisiertes Muster ist auch die Erwartung, dass wieder „etwas“ passiert, sprich individu-

elle oder kollektive Gewalt in den Herkunftsstaaten oder Rassismus in Deutschland erfahren wer-

den, ohne dass politischer Schutz und Solidarität gewährt würden. Eine Person aus dem sozialen 

Bereich berichtet von den vielen Anrufen von Kurd*innen, die er nach der Ankündigung bekom-

men hat, nach Syrien sollen wieder Abschiebungen durchgeführt werden. 

„Dann bekam ich viele Anrufe […] von Menschen, die aus dem syrischen Teil kommen, die gesagt 

haben Okay, wir freuen uns auf jeden Fall, dass der Assad jetzt weg ist. Aber auf uns gibt es immer 

noch Angriffe von Söldnern und Milizen, die von der Türkei unterstützt sind. […] für uns ist keine 

Änderung. Wir werden immer noch unterdrückt.“ (GR1_Abs. 79) 

Die aktuellen Medienberichte und politischen Pläne zu Verstärkungen von Abschiebungen betrifft 

Kurd*innen aus Sicht der Gesprächspartner*innen besonders, da manche schon mehrfach geflo-

hen sind und in den jeweiligen Herkunftsregionen bei einer Rückkehr immer noch oder wieder 

von Diskriminierung und/oder Verfolgung, Gewalt und teils auch Staatenlosigkeit betroffen sind. 

Der aktuelle gesellschaftliche Rechtsruck wurde dementsprechend auch von Kurd*innen in unse-

ren Interviews thematisiert: 

„Und ich muss sagen, jetzt nach den neuen Wahlen sind die Ängste wieder komplett nach oben ge-

gangen. Ich habe Angst um meine Familie. Ich habe Angst um meine Eltern. Und ich denke mir: Oh 

Gott, wird es dann so, wie es am Anfang war, so dass du immer hingehst und betteln musst? Darf 

ich bleiben? […] hier ist mein Zuhause. Ich habe Schule hier gemacht, ich habe Lehre gemacht. […] 

Ich habe hier mein gesamtes Leben und das war sehr viel Arbeit.“ (E27-1_Abs. 10) 

Kurd*innen betonen in diesem Zuge ihren Einsatz dafür, dass sie sich ein neues Leben aufbauen 

konnten und München als ihr Zuhause betrachten, das sie nicht verlieren wollen. Die wiederkeh-

renden Erfahrungen oder Ängste führen aber nicht zwingend zu Passivität und Lähmung, sondern 

 
132 Babila, 2025; Polanz & Seeman, 2023. 
133 Olivares, 2023; Pro Asyl, 2024; Willinger, 2024. 
134 Gürbey, 1999; auch Burç, 2021b; El-Hitami, 2024.  
135 Kritisch debattiert wurden z.B. Lieferungen in Konfliktregionen an kurdische Peschmerga, e.g. Grebe, 
2017; Schmidt, 2016, und die Türkei, e.g. Kirlidokme, 2024. 



Münchner Kurd*innen   

 

48 
 

dienen manchen als Antrieb für politisches Engagement, wie die Daten des quantitativen und qua-

litativen Teils dieser Studie bestätigen.  

6.2 Mehrdimensionale Diskriminierungserfahrungen von Kurd*innen in 
München 

Ein wichtiges Thema der Studie waren Diskriminierungs- bzw. Rassismuserfahrungen von 

Kurd*innen in München. Auch wenn Kurd*innen ihre eigene Identität zunehmend offen kundge-

ben und sich positiv auf diese beziehen, so ist doch kurdische Zugehörigkeit noch immer mit Ab-

wertungen und Benachteiligung verbunden. Bereits bei den Vorgesprächen während des ersten 

Treffens mit Akteur*innen der Community wurde von solchen Erfahrungen berichtet. Es wurde 

artikuliert, dass Diskriminierung von Kurd*innen aufgrund von antikurdischem Rassismus in 

München ein Problem darstellt, weshalb Kurd*innen an die Fachstelle für Demokratie herange-

treten sind. Aber auch andere Diskriminierungserfahrungen werden angesprochen, weshalb hier 

von „mehrdimensionaler Diskriminierung“ gesprochen wird. 

Es besteht der Wunsch, dass Diskriminierung von Kurd*innen als Problem erkannt wird. Deutlich 

wird, dass Wissen über die Erfahrungen von Kurd*innen dazu beitragen kann, ihre Lebenswelt 

und Diskriminierungsrisiken besser zu verstehen. Wichtig ist, dass Diskriminierungserfahrungen 

in historische und soziokulturelle Kontexte eingebettet sind und nicht losgelöst von diesen zu ver-

stehen sind. Verständnis und Wissen über Diskriminierungserfahrungen können demnach eine 

Voraussetzung für Anerkennung von kurdischem Leben in der Münchener Stadtgesellschaft sein. 

In den Interviews haben wir deshalb gezielt nach Diskriminierungserfahrungen gefragt. Diese de-

cken sich oftmals mit den Ergebnissen aus anderen Studien und Berichten zu Diskriminierung von 

Kurd*innen.136 Etwa wird antikurdischer Rassismus oftmals im Schulalltag erlebt und/oder 

adressiert die Identität von Kurd*innen, die ihnen teils abgesprochen wird (etwa von Mitschü-

ler*innen) oder die im Vergleich mit anderen Zugehörigkeiten unbekannt ist (etwa bei Lehrper-

sonal). Das folgende Kapitel widmet sich daher den Erfahrungen von Diskriminierung und Rassis-

mus gegenüber Kurd*innen in München aus der Perspektive der befragten Personen. Dabei wird 

deutlich, dass es bestimmte Muster gibt, die sich wiederholen. Bestimmte Formen, Orte und Per-

sonengruppen, von denen Diskriminierung ausgeht, tauchen immer wieder in den Interviews auf. 
137  

Die Ergebnisse zu Rassismus- und Diskriminierungserfahrungen von Kurd*innen in München 

werden unterteilt nach verschiedenen gesellschaftlichen Sphären und Orten, Personengruppen 

und Institutionen sowie Merkmalen vorgestellt, aufgrund derer Diskriminierung erlebt wurde. 

Diese sind Alltag, Schule, Arbeitsplatz, Behörden, bestimmte rassistische oder islamistische Ak-

teure sowie Diskriminierung aufgrund der Religionszugehörigkeit, d.h. gegenüber muslimischen 

Kurd*innen, Alevit*innen oder Ezid*innen. 

 
136 e.g. Amadeu Antonio Stiftung & Kurd-Akad, 2024; Ghaderi & Almstadt, 2025; IAKR, 2025; Yekmal, 2025; 
Yeşil Sincar, 2024. 
137 siehe dazu Hanrath, 2012; Tepeli, 2023, 2024 zu der Tradierung bestimmter Sichtweisen auf die jeweils 
andere (als Täter oder als ablehnenswert wahrgenommene) Gruppe, die die Wahrnehmungsweisen und 
den Kontakt untereinander beeinflussen. 



Münchner Kurd*innen   

 

49 
 

6.2.1 Vielfältige Diskriminierung in verschiedenen Lebensbereichen 

Kurd*innen in München erleben vielfältige Formen von Diskriminierung. Diese reichen von sub-

tilen Formen von Rassismus im Alltag, die ihre Existenz infrage stellen, bis hin zu struktureller 

Benachteiligung in Institutionen wie Behörden oder Schulen bis zu institutionellen Ausschlüssen.   

Im Alltag 

Im Alltag erfahren Kurd*innen in München subtile und offene Formen von Herabwürdigung, die 

von der Infragestellung ihrer Kompetenz bis hin zur Leugnung ihrer Existenz, Sprache und Kultur 

reichen. Diese Abwertung kommt einerseits von Seiten der Mehrheitsgesellschaft, andererseits 

von anderen migrantischen Gruppen, etwa Personen mit Türkeibezug, die ihre eigene Mehrheits-

position aus den Herkunftsstaaten hier artikulieren oder an eine solche bzw. an tradierte Ressen-

timents unter den Bedingungen der deutschen Gesellschaft anknüpfen. Ein Befragter berichtet:  

„Als ich in einem neuen Verein angefangen hatte, waren da relativ viele türkische migrantische 

Mitspielerinnen […]. Und da wussten die Mitspieler nicht, dass ich Kurde bin, und haben sich ge-

genseitig als Kurde beleidigt.“ (E31-1_Abs. 28). Eine Interviewte berichtet:  

„Also ich habe einen kurdischen Kollegen, der […] sieht sich selber schon gar nicht mehr so kur-

disch, weil er so eine deutsche Frau hat und sieht sich mehr als deutsch. Aber er schaut trotzdem 

aus wie ein Ausländer. Also man sieht, dass er woanders herkommt. Und dann hat er mir erzählt, 

[…] dass er angespuckt worden ist, zum Beispiel beleidigt worden ist auf Türkisch […].“ (E18-1_Abs. 

108)  

Im Rückbezug auf seine eigenen Erfahrungen betont ein Interviewpartner, dass diejenigen Perso-

nen, die in der Schule rassistisch agierten, gar nicht in der Türkei geboren, sondern Nachkommen 

türkischer Migrant*innen seien.  

„Erst in Deutschland habe ich gelernt, dass wirklich meine Freunde, Schulkameraden, wenn es ums 

Kurdische ging, dann voll […] in meine Richtung geschossen haben, dass es keine Kurden gibt und 

kein Kurdistan gibt. Diese Diskriminierung und rassistische Erfahrung habe ich hier in Deutschland 

gemacht. In der Stadt, wo ich herkomme, war hauptsächlich kurdisch gewesen und ich kannte nur 

vom Militär und Lehrern, wo wir dann gezwungen wurden türkisch zu singen. [Ich habe] hier in 

Deutschland die Erfahrung gemacht, dass dann plötzlich mein Nachbar, mein Freund [...] erfahren 

hat, dass ich Kurde bin, dann plötzlich mit mir anders umgegangen ist. Leider muss ich sagen, dass 

die meisten, die diese Erlebnisse und diese Erfahrung mitgegeben haben, waren dann Leute, die in 

Deutschland geboren sind.“ (GR5-P3_Abs. 93) 

Damit wird deutlich, dass antikurdischer Rassismus ein Phänomen ist, dass auch in Deutschland 

entstehen kann oder tradiert wird und nicht einfach nur „mitgebracht“ bzw. “importiert” wird, 

wenngleich translokale und transnationale Bezüge eine wichtige Rolle spielen. 

In der Schule und Universität 

Schulen bzw. Bildungseinrichtungen haben sich unserer Studie zufolge als zentrale Orte von Aus-

grenzungserfahrungen erwiesen. Sprache, Namen oder Herkunft werden hier zu Markern für Dis-

kriminierung. Besonders prägend sind Auseinandersetzungen um die Anerkennung kurdischer 

Identität. Eine Mutter berichtet über ihre Tochter, dass sie ein Referat über Atatürk halten sollte, 

dessen Rolle in Bezug auf Gewalt gegen Kurd*innen bzw. als türkischer Nationalheld historisch 

umstritten ist:  

„Und sie hat dann natürlich die Geschichte von ihrer Oma aufgearbeitet, dass Atatürk eigentlich 

derjenige war, der diesen Genozid in Dersim angeordnet hat und die Zerschlagung. Und dann wurde 



Münchner Kurd*innen   

 

50 
 

sie auf einmal von ganz vielen türkischen Schülern und Schülerinnen angegriffen. […] Aber die Leh-

rerin hat sie nicht davor geschützt.“ (E17-1_Abs. 4) 

Eine andere Befragte beschreibt den alltäglichen Rassismus im Klassenzimmer zur Zeit des Be-

suchs einer weiterführenden Schule, wo es oftmals hieß:  

„Welche Kurden? Welche Landkarte? Woher kommt ihr? Ihr gehört doch zu uns Türken. Ihr gehört 

uns doch zu uns Arabern. […] Es gibt kein Kurdistan. In deinen Träumen. Geh bei Kaufland kauf dir 

Kurdistan.“ (E27-1_Abs. 16) 

Einige Interviewte vermuten, dass sich Diskriminierung von kurdischen Schüler*innen kaum ge-

ändert habe. Nach wie vor mangele es an Wissen über Kurd*innen sowie pädagogischer Sensibi-

lität. Insbesondere Diskriminierung von als “Türken” bezeichneten Personen wird häufig genannt. 

In einem Beispiel kommt der wiederkehrende Vorwurf der „Landlosigkeit“ als diskursives Mittel 

zur Beleidigung von Kurd*innen zur Sprache. 

„Im letzten Schuljahr gab es zum Beispiel eine Streitigkeit auf dem Pausenhof zwischen zwei Jun-

gen. Und dann ging es halt darum, dass ein türkischer Schüler einen kurdischen Schüler beleidigt 

hat und etwas in die Richtung ging wie, Du hast kein Land. Und dann hat der Kurde ihn geschlagen 

und dann kamen die Eltern usw. und dass da Kolleginnen und Kollegen gar nicht so viel damit an-

fangen konnten. Klar, es geht erstmal darum, Handgreiflichkeiten irgendwie zu schlichten und ei-

nen Streit zu schlichten. Aber es herrscht immer noch keine Sensibilität dafür. Es gibt Menschen 

hier, die nicht einfach sagen können, dass sie Kurdinnen sind. Und […] das ist schon noch traurig.“ 

(11-2_Abs. 28) 

Ähnliche Erfahrungen, dieses Mal geht es um den häufiger gemachten Terrorismusvorwurf, wer-

den uns von Kommiliton*innen an der Universität berichtet (GR4-P2_Abs. 152).  

„Und dann, als ich in der Uni war, dann wurde das auch viel, viel direkter. Also ich wurde extrem 

oft Terroristin genannt von Türken […] Also ich habe eine türkische Freundin. Hat ein türkischer 

Bekannter ihr dann die ganze Zeit geschrieben Was machst du denn mit ihr? Das ist so eine Terro-

ristin. […] Also bei mir ist es so, sobald man halt irgendwie jemanden kennenlernt und sagt ich bin 

Kurdin, ist es immer direkt ein politisches Statement und dann muss man halt schauen, wie das 

Gegenüber reagiert.“ (GR4-P2_Abs. 152) 

Der empfundene Rechtfertigungsdruck und die verbalen Angriffe können dazu führen, dass Be-

troffene navigieren, ob, wie und in welchem Kontext sie ihre Zugehörigkeit offenbaren. Unter an-

derem führt das gar zu Strategien zu Verheimlichung oder Verleugnung der eigenen kurdischen 

Identität. Eine Person berichtet davon, dass es in ihrem Deutschkurs Personen gab, die offenbar 

Angst hatten, sich als Kurd*innen zu erkennen zu geben:  

„Mit Flüsterton: Bro, ich bin auch Kurde. Mit […] Angst, weil da zwei andere Mitschüler waren, die 

auch aus der Türkei waren. Ich habe so ein Gefühl gehabt, dass er so Angst vor den beiden anderen 

[hatte], die da aus der Türkei kommen.“ (GR4_Abs. 31 - 33) 

Eine Lehrkraft fasst zusammen, wie bedeutend in diesem Kontext Vorbilder und sensibilisierte 

Lehrkräfte sein können:  

„[I]ch bin geborene Münchnerin […], aber es war schon immer so, dass man gesagt hat: ‚Ja, ich bin 

Kurdin.‘ Und dann hieß es: ‚Was ist das überhaupt?‘ Also auch Lehrkräfte nicht ganz etwas damit 

anfangen konnten. […] Und jetzt als Lehrerin merke ich, ich habe auch kurdische Schülerinnen und 

Schüler und ich merke, es gibt schon die, die sich super freuen, weil sie endlich sich mit jemandem 

identifizieren können. Und das hat mir so sehr gefehlt als Schülerin.“ (11-2_Abs. 28)  

Ein letztes Problem, was besonders in Schulen verortet wird, ist jenes der „Selbstethnisierung“. 

Zum Thema der Selbstethnisierung wird erklärt, dass manche Kinder unter sich bleiben und sich 

untereinander nur nach ethnischen- oder Herkunftsprinzipien anfreunden würden, gerade weil 



Münchner Kurd*innen   

 

51 
 

sie Kurd*innen (oder Türk*innen) sind und nicht etwa aus Sympathie oder anderen Gründen. Kin-

der mit kurdischer oder türkischer Familiengeschichte betrachteten sich dann wechselseitig mit 

Misstrauen und vermieden den Kontakt. Die Voranstellung der Gruppenzugehörigkeit wird als 

Problem in den Schulen oder jugendlichen Szeneorten gesehen.  

„Ich finde es furchtbar, wenn kleine Kinder sich anfreunden, weil das ein Kurde oder Türke ist. 

Finde ich furchtbar. Etwas ganz Schreckliches. Und das passiert. Das passiert da drin [in der 

Schule].“ (E26-3_Abs. 220) 

Vor allem Schulen werden als Orte benannt, an dem solche Konflikte und Identitätskämpfe ausge-

tragen und verschärft werden, wenn diese nicht professionell aufgefangen würden. Da diese Prob-

lematiken und Gruppendynamiken dort nicht erkannt und bearbeitet werden, findet Diskriminie-

rung teils unbemerkt statt. 

„Kleine Kinder, die in den Schulen plötzlich [fragen]: ‚Warum darf ich keine Fahne tragen?‘ Oder: 

‚Warum ist meine Religion hier verboten?‘ oder [die] diskriminiert werden. Wenn wir das nicht 

auffangen können, haben wir da so ein richtiges, wie soll man sagen, so ein Nährboden für etwas 

ganz Gefährliches. Und das wollen wir nicht.“ (E26-3_Abs. 200) 

Am Arbeitsplatz 

Auch im Arbeitsleben berichten Kurd*innen von Ausgrenzung. Eine Interviewte beschreibt eine 

Situation, in der Kolleg*innen mit türkischer Herkunft sie trotz mehrfacher Klarstellung, dass sie 

kein Türkisch spricht, beharrlich auf Türkisch angesprochen haben (E18-1, Abs. 110).  

„Vor kurzem erst war ich bei einer, musste ich in einer anderen [Arbeitsort] aushelfen und die Kol-

legin war auch Türkin und sie hatte mich jetzt zum Dritten Mal schon gefragt, woher ich komme. Und 

sie wussten natürlich ganz genau, woher ich komme. Aber es hat ihr nicht gefallen, dass ich gesagt 

habe, dass ich Kurdin bin und wollte nur hören, dass ich aus Syrien komme. Hat auch unter anderem 

ständig Türkisch mit mir zum Beispiel gesprochen, obwohl ich ihr gesagt habe, dass ich kein Tür-

kisch spreche. Hat auch gesagt, dass sie jetzt andere türkische Kolleginnen zum Tee einlädt in die 

[Arbeitsort], weil ja die [Vorgesetzte] Türkin ist. Und jetzt leitet sie noch eine andere türkische Kol-

legin ein, damit wir zusammen Tee trinken können, uns auf Türkisch unterhalten können. Obwohl 

es immer noch klar ist, dass ich kein Türkisch spreche, hat in der [Arbeitsort] angefangen türkisches 

Radio anzumachen, das ich auch nicht verstehe. Also sowas zum Beispiel. Und das will jetzt das 

auch nicht melden, ehrlich gesagt, weil ich habe auch die Sorge, wenn ich das melde, dass sie dann 

sagt, dass ich so rassistisch bin, weil ich ja Kurdin bin und wieder Terroristin und antitürkisch bin 

und so was ähnliches. Weil das glaube ich, kann sich ganz schnell wenden. Deswegen habe ich auch 

nichts gesagt.“ (E18-1, Abs. 110) 

An dieser Stelle zeigt sich, wie schwierig es sein kann, entsprechende Erfahrungen als diskrimi-

nierendes Verhalten zu artikulieren, da es auf einer subtilen, schwer zu fassenden Ebene stattfin-

det. Einige Kurd*innen verschweigen offenbar auch hier ihre Herkunft, um Abwertungen zu ver-

meiden. Die Befragte erklärt:  

„[Eigentlich] traue ich mich nicht zu sagen, dass ich Kurdin bin. […] So vom Gefühl her, ich weiß 

nicht warum, aber das ist so ein ‚Sag das lieber nicht. Sag einfach, du kommst aus Syrien, dann sparst 

du dir jetzt die ganzen Diskussionen und dann hast du einfach nicht dieses, ne, Gerede jetzt.‘“ (E18-

1_Abs. 110) 

Weitere Berichte zeigen, dass Kurd*innen in München im Berufsleben und beim Zugang oder Aus-

übung zu (politischen) Ämtern oder anderen einflussreichen Positionen auf weitere Barrieren 

stoßen. Aufgrund der kurdischen Herkunft als „terroristisch“, als „PKK-nah“ (E11-3; E 17-1; E18-

1; E26-3) bezeichnet oder einem „Clan“ zugeordnet und abgewertet zu werden stellt offenbar eine 

häufige und wiederkehrende Erfahrung dar. Selbst wenn sie ihre professionelle Rolle jenseits 



Münchner Kurd*innen   

 

52 
 

Identitätszuschreibungen betonen, werden manche trotzdem auf ihre kurdische Identität redu-

ziert und angesprochen: „Und sie wissen, wer ich bin, denke ich. Sie haben also genug recherchiert. 

Und klar. Der eine hat zu mir Barzani138 gesagt.“ (E26-1_Abs. 43). Die befragte Person erinnert 

sich an seine eigene Reaktion auf die Zuschreibung: „Vorsicht, das möchte ich ein zweites Mal 

nicht hören. Ich bin als städtischer Vertreter da, und als solcher möchte ich auch gesehen werden.“ 

(ebd.) Eine andere Person wurde aufgrund ihrer kurdischen Herkunft abgewiesen: „Ich war als 

Politikerin für Integration unter anderem zuständig für manche Moscheegemeinden aus dem tür-

kischen Spektrum, die mich abgelehnt haben.“  (E17-1_ Abs. 4). 

Aber auch der „gewöhnliche“ Rassismus im Alltag gegenüber Migrant*innen wird von Kurd*innen 

erfahren. Eine kurdische Mitarbeiter*in einer Abteilung von Pflegekräften setzte sich während der 

Corona-Pandemie für ihre Kolleg*innen ein. Der Leiter der Einrichtung sagte in Reaktion darauf 

vor dem versammelten Kollegium zu einem Schwarzen Mitarbeiter: 

„‘Willst du mehr Geld?‘ Also wirklich. In dem Ton. Und ich stehe neben ihm. Dann sagt er:‚[...] Gehst 

du nach Afrika zurück? Kommst du wieder. Beantragst du Asyl. Mama Merkel wirft ja mit den Schei-

nen.‘ Und dann habe ich zu ihm gesagt: ‚Das haben Sie jetzt nicht gesagt.‘ [Er antwortete]: ‚Außer 

Ihnen hat es doch hier eh keiner verstanden.‘ Und das war Tagesordnung.“ (E 27-1_Abs. 38 - 42) 

Die Vorfälle führten am Ende dazu, dass die Interviewte sich eine andere Stelle suchen musste, als 

sie sich weiterhin für eine gerechte Behandlung der Mitarbeiter*innen einsetzen wollte und damit 

scheiterte. Solche Erfahrungen stören Vertrauen in die Gesellschaft sowie soziale Gerechtigkeit im 

Zusammenleben und vertiefen das Gefühl, das gegen Rassismus nicht ausreichend bzw. erfolg-

reich vorgegangen wird bzw. werden kann. 

Durch Behörden 

Viele Kurd*innen in München erleben auch im Umgang mit Behörden der Herkunftsstaaten und 

Ausländerbehörden sowie staatlichen Akteuren wie der Polizei Diskriminierung. Hierbei geht es 

nicht allein um Abwertungen oder Beleidigungen, sondern vor allem um institutionelle Benach-

teiligungen, unter anderem in folgenden Bereichen: 

Ausstellung von Dokumenten 

Die Auswertung der Interviews verweist auf ein wiederkehrendes Muster institutioneller Benach-

teiligung von Kurd*innen in München. Hierbei geht es meist um Schwierigkeiten bei der Ausstel-

lung oder Verlängerung von Pässen und Identitätsdokumenten durch das türkische Konsulat für 

Kurd*innen, die in Deutschland leben, aber türkische Staatsangehörige sind: Das türkische Kon-

sulat verweigert Kurd*innen laut den Interviewten regelmäßig die Ausstellung von Dokumen-

ten139, ohne dass die betreffende Person darauf Einfluss hat, wie das folgende Zitat illustriert 

„Das Erste, was [die Beamten im türkischen Konsulat] zu mir gefragt haben, ob ich Kurde bin oder 

nicht. Und ich so: ‚Ja, ich bin Kurde.‘ Er hat dann auf den Computer geschaut und hat gemeint:  ‚Ja, 

sind Sie [Berufsbezeichnung] oder irgendwas?‘ […] Und dann hat er zu mir Original gesagt: ‚So, Ihr 

Ausweis. Also, für uns ist es verboten, Ihnen eine Verlängerung des Ausweises zu geben, überhaupt 

an ihren Papieren was zu machen. Denn der türkische Staat hat Sie angezeigt.‘ […] Da war ich bei den 

deutschen Behörden, habe die Situation erklärt. Ich habe gesagt, die wollen meinen Pass nicht 

 
138 Barzani ist ein kurdischer Familienname, der auf die Region Barzan und den gleichnamigen Stamm in 
Bashur/Nordirak verweist. Der Name dient in diesem Kontext als ethnischer Marker kurdischer Zugehörig-
keit und steht für die einflussreiche politische Familie Barzani, deren Mitglieder zentrale Positionen in der 
Demokratischen Partei Kurdistans (KDP) und in der Regierung der Autonomen Region Kurdistan inneha-
ben.  
139 Zwar konnten wir dies nicht systematisch recherchieren, doch gibt es Medienberichte, die auf die Häu-
fung solcher Fälle verweisen, e.g. Röhn, 2017. 



Münchner Kurd*innen   

 

53 
 

verlängern. Daraufhin haben sie, hat das Amt hier gesagt: ‚Ja, das wissen wir schon. Sie sind einer 

von Tausenden von Kurden, bei dem jetzt gerade verweigert [wird], die Pässe zu verlängern.‘ […] 

Dann habe ich eben diesen […] Ausweisersatz [...] bekommen. Aber mit denen darfst du ja auch nicht 

über die Grenzen. […] Und mein Bruder lebt in der Schweiz. Meine Familie lebt in Zürich und ich kann 

die seit Jahren nicht besuchen.“ (E18-2_Abs. 36-47) 

Die Befragten gehen davon aus, dass solche Verweigerungen der Passausstellung oder -verlänge-

rung aus politisch motivierten Gründen geschehen. Das führt in Deutschland zu nachgelagerten 

Problemen, etwa zu unsicheren Aufenthaltstiteln oder Duldungen – teilweise bis hin zur Staaten-

losigkeit – was wiederum erhebliche Konsequenzen wie Reise- und (faktische) Berufsbeschrän-

kungen oder verwehrten Familiennachzug nach sich ziehen kann (e.g. Interviews E17-2; E18-1; 

GR5; E27-1; E31-1). 

Auch formale Aspekte wie unterschiedliche Schreibweisen von Namen in Dokumenten führen re-

gelmäßig zu bürokratischen Problemen. Namensvarianten, die teils aus Übersetzungs- oder Tran-

skriptionspraktiken stammen, werden häufig den Betroffenen angelastet und erschweren die An-

erkennung von Zeugnissen oder Qualifikationen. Dies stellt eine Form des „administrative Bur-

den“ dar, also eine „Bürokratielast“ zu Ungunsten der Betroffenen, die in ihren Auswirkungen dis-

kriminierend wirkt, weil sie enorme psychische, zeitliche und ökonomische Kosten verursacht, 

ohne das die Personen den Schaden selbst verursacht haben.140 Besonders der folgende Auszug 

illustriert das Problem. 

„Meine Zeugnisse wurden mir nicht anerkannt, ich musste Zeugnisse nachweisen. Die Schule hat 

gesagt, ich sei eine andere Person […] [Es] wurde mein Vorname plötzlich mit zwei [Buchstaben] 

geschrieben. Ich war immer mit einem [Buchstaben]. Die deutsche Behörde hat gesagt:‚Sie sind 

nicht der Mensch.‘ […] Meine Schwester […] geht jetzt zum Obersten Gerichtshof, weil man ihr vor-

wirft, sie gibt sich als eine andere Person aus. Meine Mutter war in Berlin vor Gericht. […] Meine 

Schwester kämpft […] seit sechs Jahren vor Gericht. […] Ich habe eine ganze Sammlung von Schreib-

weisen, weil ich immer anders geschrieben wurde.“ (E27-1_Abs. 22 - 24) 

Die Interviewte beschreibt eine Problematik, die zugewanderte Menschen und möglicherweise in 

besonderem Maße Kurd*innen betrifft. Denn kurdische Namen wurden bereits in Herkunftsstaa-

ten häufig hegemonialen Namens- und Schreibkonventionen der Nationalstaaten angepasst - 

etwa, weil kurdische Namen, Buchstaben oder die kurdische Sprache verboten waren141 und da-

her in Dokumenten falsch wiedergegeben wurden. In deutschen Behörden wiederum erfolgt die 

Transkription oftmals nach dem vermeintlichen Klang eines Namens und nicht nach einem ein-

heitlichen Transkriptionssystem. So entstehen unterschiedliche Schreibweisen ein und desselben 

Namens, ohne dass die betroffenen Personen dies beabsichtigt hätten.142 Diese Diskrepanzen er-

zeugen Misstrauen und führen offenbar zu Anzeigen wegen „Urkundenfälschung“. Die Interviewte 

beschreibt:  

„Ich bin die Einzige von meinen Geschwistern, die die deutsche Staatsangehörigkeit hat. Wir sind 

alle zusammen hierhergekommen. [Anzahl Geschwister] leben hier in München. Sie sind alle ange-

zeigt worden. Obwohl ich zu denen gesagt habe: ‚Leute, Ihr wart alle unter 14, 15. Man darf euch 

erstens dafür nicht bestrafen.‘ Meine ganzen Geschwister sind gesperrt für den deutschen Pass, weil 

man ihnen vorwirft, sie seien unter einer anderen Identität [eingereist/registriert].“ (E27-1_Abs. 

22 - 24) 

Die Interviews zeigen, dass der Zugang zu Dokumenten für viele Kurd*innen nicht nur eine admi-

nistrative Frage ist, sondern symbolisch für Zugehörigkeit, Anerkennung und Vertrauen in 

 
140 Herd & Moynihan, 2019. 
141 Vgl. Burç & Yula, 2025, NAVEND e.V. 1997. 
142 Fischer-Uebler, 2025, S. 37. 



Münchner Kurd*innen   

 

54 
 

staatliche Institutionen steht. Wo Dokumente verweigert oder verzögert werden, kann erlebte 

und faktische Ausgrenzung entstehen, die über Generationen hinweg folgenreich bleibt. 

In Bezug auf Geflüchtete 

Geflüchtete Kurd*innen sind von besonderer Vulnerabilität betroffen. Viele mussten mehrfach 

fliehen und leben in ständiger Unsicherheit, da Abschiebungspläne oder ein unsicherer Aufent-

haltsstatus sie unmittelbar bedrohen. Belastet sind geflüchtete Kurd*innen etwa durch das Leben 

in Unterkünften für Geflüchtete und bürokratische Hürden sowie institutionelle Diskriminierung.  

Mehrfach wird auf Schwierigkeiten bei der Kommunikation im Asylverfahren, in Gerichten und in 

Behörden hingewiesen, insbesondere durch das Fehlen kompetenter kurdischsprachiger Dolmet-

scher*innen und aufgrund der Erwartung, dass eine der Sprachen des Herkunftsstaates gespro-

chen wird (e.g. GR2_Abs. 77; GR5_Abs. 268). So berichtet eine Person:  

„Also dann gehst du zu der Behörde und [die] sagt, wenn sie die deutsche Sprache hier [nicht spre-

chen], ist auf Arabisch […] Was ist mit Kurdisch? Ich brauche einen kurdischen Dolmetscher. Haben 

wir nicht. Sprechen Sie denn nicht? Nein, ich spreche kein Arabisch.“ (E27-1_Abs. 66) 

Dabei ist die Möglichkeit, sich in der gewählten Sprache auszudrücken, offenbar keine individuelle 

Befindlichkeit, sondern teils auch eine Frage des Vertrauens in die Übersetzungsleistung. Ein Be-

fragter berichtet von wohlmöglicher Befangenheit mancher Dolmetscher*innen vor Gericht. 

„Ich persönlich als Arbeitgeber war auch oft bei Gerichtsverhandlungen dabei, weil die meisten 

Übersetzer Türken waren und falsch strikt falsch übersetzt haben und die meisten hier dann poli-

tisch Verfolgte sind. Und meistens ist da keine Übersetzer*in zu finden, die wirklich das dann auch 

neutral übersetzen kann und es kam sofort, dass sogar einmal komplett stoppen musste, weil die 

Übersetzerin das komplett falsch übersetzt hat.“ (E11-1_Abs. 22) 

Falsche Übersetzungen führten laut Interviewten zu Missverständnissen, Ablehnungen des Asyl-

antrags oder fehlerhaften Protokollen. Diese Erfahrungen geflüchteter Kurd*innen werden durch 

Berichte über abwertendes Verhalten in Unterkünften ergänzt – etwa durch diskriminierende Be-

handlung von Frauen* oder Familien mit Kindern oder vorurteilsbehafteten Mitarbeiter*innen 

von Sicherheitsdiensten (GR3_Abs. 246-253).  

Individuelle Diskriminierungserfahrungen geflüchteter Kurd*innen verbinden sich dadurch mit 

einem prekären Aufenthaltsstatus, institutionellen Barrieren und möglichen psychischen Belas-

tungen durch transgenerationale Traumata.143 Dies führt zu kumulativen Exklusionserfahrungen, 

die eine nachhaltige Integration und Aufbau einer neuen Existenz erschweren können.  

Durch Behördenmitarbeiter*innen 

In der Studie wurde auch über konkrete diskriminierende Vorfälle mit Behördenmitarbeiter*in-

nen berichtet. Ein Befragter mit anerkannter Aufenthaltserlaubnis aufgrund nachgewiesener po-

litischer Verfolgung wurde monatelang von einem arabischsprachigen Sachbearbeiter hingehal-

ten, der ihm offenbar feindselig begegnete. Immer wieder verweigerte er die Ausstellung des Auf-

enthaltstitels und forderte ihn auf, sich mit seinem Anliegen an die iranische Botschaft zu wenden, 

trotz der eigentlich bereits anerkannten Fluchtgründe. Erst mit Umweg über das Außenministe-

rium kam sein Verfahren nach monatelangen Verzögerungen voran (GR6_Abs. 61-76). Ein ande-

rer berichtet vom Kriminalpolizisten türkischer Herkunft, die offenbar mit besonderem Eifer ge-

gen ihn vorgingen. Er erklärt, dass sie ihn als „extremistischen Kurden“ markieren wollten, indem 

sie seine Social-Media Profile durchsuchten. Auch zu Hausdurchsuchungen sei es gekommen. 

 
143 Vgl. Khan 1963, 1997; Keilson, 1991. 



Münchner Kurd*innen   

 

55 
 

Letztlich wurde nichts Beweiskräftiges gefunden. In allen Verfahren sei er freigesprochen wor-

den. Trotzdem seien seine politischen und weitere Teilhabemöglichkeiten durch derlei Vorgehen 

beeinträchtigt worden. Zudem sei auch seine Familie eingeschüchtert worden (E31-1_Abs. 40). 

Eine weitere Person erinnert sich an eine besonders verletzende Situation in der Ausländerbe-

hörde, als Sie als Übersetzerin ihre Mutter begleitete zu einem Termin zur Verlängerung des Auf-

enthaltstitels begleitete, in der sie vermutlich flüchtlingsfeindlichen Rassismus von einem deut-

schen Mitarbeiter erfuhr. Obwohl das Ereignis einige Jahre zurück lag, prägte es nachhaltig die 

Erinnerung an die „schlimme“ Zeit des Ankommens, die insgesamt als traumatisierend erlebt 

wurde. Die Abwertung durch den Mitarbeiter geht einher mit einem erschütterten oder infrage-

stehenden Zugehörigkeitsgefühl. 

„Also da war ich erst ein paar Jahre da. Ich war ein Kind, Ich konnte die normale Sprache sprechen, 

aber die Sprache von Behörden, von Ärzten, da verwendet man durchaus einen anderen Wort-

schatz. Und ich war dort und ich werde diesen Satz nie vergessen als ein Beamter dasaß und zu mir 

gesagt hat, mit so einem Bayerisch: ‚Sie können Ihrer Mutter ruhig sagen, dass der Hund hier mehr 

wert ist als jede Mutter hier.‘ […] Aber ich als Kind habe es nicht übers Herz gebracht, das meiner 

Mama zu sagen. Ich habe gesagt:  ‚Nein, Mama, der sagt, der hat einen Hund da draußen.‘ Also meine 

Mama hat da nichts verstanden. Und sowas war keine Seltenheit. Ja, also wir haben nie dazugehört. 

Ja, und das waren wirklich, also, das waren wirklich schlimme, schlimme Zeiten.“ (E27-1_Abs. 14) 

Kriminalisierung 

Darüber hinaus zeigt sich in München ein generalisierter Verdacht gegenüber politischem Enga-

gement von Kurd*innen, der teils wie eine Fortsetzung der Erfahrungen in den Herkunftsstaaten 

empfunden oder gedeutet wird: Wer sich politisch oder gesellschaftlich engagiert, gilt schnell als 

„terrorverdächtig“ (E11-2; E18-1). Dies wird auch als ein München- oder Bayern-spezifisches 

Phänomen wahrgenommen. Dazu heißt es in den Interviews: 

„Ich meine, Bayern ist ja auch noch mal ganz anders als [andere Bundesländer]. In Bayern war das 

Kurdischsein immer gleichgesetzt mit Terrorismus, Sicherheitspolitik. Und wir haben ja immer 

noch ganz viele Menschen hier, die kurdischen Hintergrund haben, aber aufgrund von, dass sie mal 

auf der PKK-Demo waren oder dass sie mal in irgendeiner Form in der Nähe der PKK aufgetreten 

sind, mit diesem Verdacht kann ich keine deutsche Staatsangehörigkeit bekommen. Das sind so Sa-

chen. Wenn du sie mit anderen Bundesländern vergleichst, ist ein wahnsinnig großer Unterschied 

in der Entscheidung. Daher wurde das Thema Kurdischsein hier nie richtig integrationspolitisch 

debattiert, sondern immer sicherheitspolitisch. Und solange sie keinen Ärger gemacht haben, si-

cherheitspolitisch, hat man sich auch mit dieser Gruppe gar nicht beschäftigt.“ (E17-1_Abs. 25) 

Kurd*innen nehmen Bayern tendenziell als restriktiver wahr als andere Bundesländer, etwa 

NRW. Diese Wahrnehmung verweist auf Unterschiede in der behördlichen Praxis und legt nahe, 

dass landespolitische Leitlinien Einfluss auf den Umgang mit Kurd*innen haben. Bereits die Teil-

nahme an Demonstrationen wird zuweilen als Indiz für eine Nähe zur PKK interpretiert, was wie-

derum Einbürgerungsverfahren oder die Erteilung von Aufenthaltstiteln erschwert (E18-1; GR5; 

E31-1).  

„Man geht auf eine Demo, nur weil man dagegen ist, was gerade in Syrien passiert zum Beispiel. 

Dann werden aber Fotos und Videos von einem gemacht und die werden dann später [ausgewer-

tet]. Das ist auch der Grund, warum viele Kurden zum Beispiel […] nicht mehr aktiv sind oder auf 

Demos teilnehmen, weil es wird dann im Nachhinein gegen sie verwendet, wie zum Beispiel: Wir 

haben sie auf dieser Demo gesehen. Sie kriegen keine Aufenthaltsfrist mehr. […] Sie kriegen keinen 

deutschen Pass, zum Beispiel. Also sowas. Also ich wünsche mir, dass es nicht mehr existiert. Oder 

man hat wirklich Beweise dafür, dass es so ist und nicht einfach Vermutungen, sag ich mal, weil es 



Münchner Kurd*innen   

 

56 
 

macht das Leben der Kurden so viel schwieriger. Ich weiß von Nordrhein-Westfalen oder von Hes-

sen jetzt zum Beispiel, dass die Kurden da ein bisschen freier leben.“ (E18-1_Abs. 121) 

Die Folgen reichen weit in den Alltag hinein: von fehlenden Papieren und Reiseverboten über Ein-

griffe in die berufliche Existenz bis hin zu langwierigen Verfahren, die ganze Familien betreffen. 

Ein Beispiel verdeutlicht die Folgen:  

„Aufgrund dieser Aktivitäten in den 90er Jahren habe ich bis heute keine deutsche Staatsbürger-

schaft, weil der mir immer wieder verwehrt wird aufgrund dieser Aktivitäten. […] Also die Bestra-

fung läuft durch die ganze Familie, dass wir da jetzt keinen deutschen Pass bekommen.“ (E17-

2_Abs. 8) 

Auch Kinder und Angehörige sind betroffen, weil ihren Eltern Nähe zur PKK nachgesagt wird: 

„Also ich habe damals [Datum in 2000ern], also als ich [Alter] geworden bin, habe ich mit meinem 

Vater zusammen die deutsche Staatsbürgerschaft beantragt. Aber ich war eben die Tochter meines 

Vaters. Bis [6 Jahre später] haben sie mir auch nicht meine Staatsbürgerschaft gegeben […].“ (E18-

1_Abs. 123)  

Manche Kurd*innen sind auf Demonstrationen mit der Fahne der YPG gesehen und deshalb ange-

zeigt worden, obwohl diese nicht verboten ist.144  

„Dieser Mitarbeiter von mir aus Rojava […] vor kurzem auf der Demo hat dann die Flagge von YPG 

hochgehalten, wurde fotografiert. Jetzt haben wir ein Schreiben bekommen, dass seine Arbeitser-

laubnis entzogen wurde und er verklagt wurde. Jetzt wurden die kompletten Anträge auf Asyl ge-

stoppt […].“ (GR5_Abs. 164) 

Durch das Tragen der Fahne wurde sich aber mit dem Kampf gegen den IS und nicht zwingend 

mit der PKK solidarisiert, wie eine Person erklärt (GR5_Abs. 164-169).  Betroffene wünschen sich 

eine differenzierte Einzelfallprüfung solcher Fälle durch die Behörden, denn die geschilderten 

Konsequenzen für die Personen und ihr Leben werden als nicht verhältnismäßig wahrgenommen. 

Solche Erfahrungen führten dazu, dass einige gar politisches Engagement meiden, aus Angst, in 

die „PKK-Ecke“ gedrängt zu werden (E11-1; E11-2; E17-2).  

„Nur habe ich schnell gewusst okay, es ist, ich kann mich nicht engagieren, wie ich möchte. Das ist 

nicht wie jemand, der sich für Umwelt engagiert oder jemand, der sich für bezahlbare Wohnung 

engagiert, sondern das Kurdischsein ist einfach schon sehr schnell mit krimineller, äh, Politisierung, 

sozusagen kriminellem Politischsein irgendwo verbunden […] Und das ist auch für mich traurig, 

dass ich das in Deutschland und in München dieses Gefühl habe, weil ich gar nicht kriminell bin. Ich 

habe vielleicht ein paar Bußgelder bezahlt bis jetzt fürs Autofahren, aber das ist eben das, was ich 

sehr schnell gemerkt habe.“ (Interview E11-2_Abs. 22) 

Eine solcher Rückzug aus dem Engagement aus Angst vor Kriminalisierung bedeutet einen Verlust 

an Teilhabemöglichkeiten. Eine Interviewte verweist auch auf die sozialen Ressourcen, die auf-

grund des Rückzugs von politischem Engagement und der (potenziell möglichen) Kriminalisie-

rung von Vereinsstrukturen wegfallen. 

„[A]ber auch nur Vereine besuchen, um einfach nur Freunde, um Kontakte zu knüpfen, um eben 

nicht alleine zu sein. Das ist ja auch ein sehr wichtiger psychologischer Aspekt, was ja da auch ei-

gentlich verloren […] verboten wird. […] Und tatsächlich ist es auch bei vielen Familien so passiert, 

dass sie aus Angst [vor Repressionen] sich auch zurückgezogen haben und sich auch nicht mehr 

beteiligen.“ (E17-2_Abs. 10) 

Die Interviews machen deutlich, dass diese Erfahrungen weit über individuelle Fälle hinausgehen. 

Sie prägen das Verhältnis vieler Kurd*innen zu staatlichen Institutionen und beeinflussen ihre 

 
144 Siehe dazu BayObLG, Urteil vom 01.12.2020 - 206 StRR 2713/19 = openJur 2021, 21042 sowie eine 
kleine Anfrage (Deutscher Bundestag, 2020). 



Münchner Kurd*innen   

 

57 
 

Bereitschaft zur politischen oder gesellschaftlichen Teilhabe. Gleichzeitig verweisen sie auf die 

Notwendigkeit einer kritischen Aufarbeitung vergangener sicherheits- und migrationspolitischer 

Praktiken, um mögliche pauschalisierende Zuschreibungen politischer Orientierungen zu hinter-

fragen, Vertrauen wiederherzustellen und gesellschaftliche Partizipation zu fördern.  

Insbesondere die rechtliche Gleichstellung der Nachkommen politisch aktiver Kurd*innen und die 

Verhinderung institutioneller Diskriminierung in der Auslegung des Aufenthaltsrechts könnten 

zentrale Ansatzpunkte auf kommunaler Ebene darstellen, um Diskriminierungsrisiken abzu-

bauen.  

Durch islamistische oder rassistische Akteur*innen 

Häufig berichten Kurd*innen von Anfeindungen und Bedrohungen durch türkisch-(ultra-)natio-

nalistische oder islamistische Akteur*innen. Besonders häufig werden die Ülkücü-Bewegung, um-

gangssprachlich bekannt als „Graue Wölfe“, oder Akteure mit Nähe zur türkischen Regierung oder 

zur DITIB genannt.145  

Die Grauen Wölfe sind eine ultranationalistische bzw. rechtsextremistische Bewegung, die seit 

Jahrzehnten in der Türkei und in Deutschland aktiv ist. Zu den Feindbildern gehören neben der 

PKK und allgemein den Kurd*innen u. a. auch Jüd*innen, Armenier*innen, Alevit*innen und E-

zid*innen. In Bayern und auch in München sind die Grauen Wölfe und ihre Organisationen stark 

vertreten.146 Sie verbreiten laut aktuellen Medienberichten147 antidemokratische und antikurdi-

sche Ressentiments, unterwandern Strukturen und indoktrinieren Jugendliche. Dazu eine be-

fragte Person:  

„Bringen Sie mal Ihr Kind hier in München zu einem Kampfsportverein. Die sind durchsetzt von 

türkischen Rechtsradikalen. Und dann bringen Sie mal ein kurdisches Kind da rein, das sagt, ich bin 

Kurdin oder Kurde. Um Gottes willen. Macht keiner.“ (E26-3_Abs. 172) 

Die Bedrohungen dieser Akteure reichen von Einschüchterungsversuchen bis zu körperlicher Ge-

walt. In einem Fall wird einem jungen kurdischen Mann bei einer Gedenkveranstaltung eines an-

tirassistischen Bündnisses von einem Vertreter der Grauen Wölfe mit Mord gedroht (E31-1_Abs. 

42). In einem weiteren Fall berichtete eine kommunal engagierte Person von Drohungen: „Ihr seid 

APO-Kinder, wir werden euch alle vernichten.“ (E11-3_Abs. 106) – ein Schimpfwort, das kurdische 

 
145 Eine genauere Aufklärung der berichteten Vorfälle kann durch eine qualitative Studie verständlicher-
weise nicht geleistet werden und entspricht auch nicht den Aufgaben der Durchführenden. Eher geht es 
darum, einen Einblick in eine Problemlage aus Sicht der interviewten Kurd*innen zu vermitteln. Die ge-
nauen Gruppenzugehörigkeiten sind in den Situationen durch uns oder auch die Interviewten nicht immer 
identifizierbar. 
146 Zu türkischem Rechtnationalismus und den Grauen Wölfen siehe Bozay et al., 2012; Bozay, 2017; Küpeli, 
2025, speziell zu Bayern siehe ARD, 2025; Ortner & Kökten, 2024; Sembol, 2012, 2016. In einer Publikation 
des Projekts „transnationale Formen des Rechtsextremismus am Beispiel der Ülkücü-Bewegung“ des Ver-
bund „ForGeRex – Forschungsverbund für Gegenwartsanalysen, Erinnerungspraxis und Gegenstrategien 
zum Rechtsextremismus in Bayern“ heißt es: „Der Verfassungsschutz geht von ca. 12 100 Personen aus, die 
der Ülkücü-Bewegung und Ideologie zuzurechnen sind, wobei 10 500 davon in Vereinen organisiert sind 
(Bundesamt für Verfassungsschutz, 2023). Der bayerische Verfassungsschutz weist auf ca. 1150 Anhä-
nger:innen hin, womit Bayern zu einem der Schwerpunkte der „Grauen Wölfe“ in Deutschland zählt (Baye-
risches Staatsministerium des Innern, 2023, 117 ff.). Diese sind u. a. auf kulturellen, religiösen und sportli-
chen Veranstaltungen aktiv, zudem weisen sie sich als Selbsthilfeorganisation von und für (vermeintliche) 
Türk*innen aus. Sie treten als engagierte Selbstorganisation auf und werden so Ansprechpartner*innen für 
bspw. die Migrationssozialarbeit (Bozay 2017a). Sie kooperieren mit verschiedenen Vereinen und sind da-
mit im Alltag von Menschen mit Türkeibezug integriert. Aber auch über direkte Kooperationen zwischen 
‚Grauen Wölfen‘ und dem deutschen Rechtsextremismus wird berichtet (Sembol 2016)“. (Ortner & Kökten, 
2024, S. 4). 
147 e.g. aktuell ARD, 2025. 



Münchner Kurd*innen   

 

58 
 

Menschen auf eine vermeintliche Nähe zur PKK und deren Gründer Abdullah Öcalan („Apo“) re-

duziert und ihre Existenz gleichsetzt mit einem Feindbild, das ausgelöscht werden soll. Die inter-

viewte Person hat sich aus Sorge vor Angriffen teils von Freunden nach Hause begleiten lassen. 

Denn die genannten Gruppierungen schrecken laut Studienlage und Beispielen aus den Interviews 

auch vor Gewalt nicht zurück.148 Ein Kulturschaffender und deshalb öffentlich sichtbarer Inter-

viewpartner berichtet:  

„Übers Internet habe ich sehr krasse Nachrichten immer bekommen […] mit jeder Veröffentlichung 

kam immer so eine Hasswelle aus bestimmten Gruppen. So ob das jetzt Islamisten oder türkische 

Ecke war. Und es ging dann schon so weit, dass sie mich hier in München sogar angegriffen haben 

und ich krankenhausreif geschlagen wurde und zweimal operiert werden musste von fünf Faschis-

ten hier, die mich im Bus irgendwie erkannt haben und dann auf uns losgegangen sind. Und ich 

denke, ich hatte damals eine Phase, wo ich das Gefühl hatte, dass man in Deutschland einfach weg-

schaut, was […] Rassismus angeht gegenüber den Kurden.“ (E18-2_Abs. 18) 

Hier zeigt sich, wie Gewalt ausgeübt und gleichzeitig durch Behörden nicht als Diskriminierung 

eingeordnet wird, denn der Vorfall wurde von der Polizei als „Türken-Kurden-Konflikt“ eingeord-

net, nicht als rassistischer Angriff, wie die Person kritisiert. Die offenbar starke Präsenz der 

Grauen Wölfe in München bzw. Bayern verstärkt diese wahrgenommene Bedrohungslage zusätz-

lich. Kurd*innen in München wünschen sich für dieses Problem eine erhöhte Aufmerksamkeit und 

entsprechende Maßnahmen. Ein Verbot der Grauen Wölfe und der ultranationalistischen Ülkücü-

Bewegung beispielsweise wird seit langem auch über München hinaus von verschiedenen Akteu-

ren gefordert149, ist aber bisher noch nicht umgesetzt worden. Gleichzeitig gilt es aus unserer Sicht 

zu überlegen, wie wechselseitige Ressentiments und Vorurteile der in „Verletzungsverhältnisse“ 

verstrickten Gruppen jenseits rechtsextremistischer Entwicklungen langfristig abgebaut werden 

können, da wir die Gefahr sehen, dass konflikthafte Intergruppenbeziehungen sich verstärken 

bzw. verstetigen können. 

6.2.2 Diskriminierung aufgrund von Religionszugehörigkeit 

Diskriminierung richtet sich nicht nur gegen kurdische Identität, die an religiösen Orten stattfin-

den kann, sondern teils auch gegen religiöse Zugehörigkeiten. Genannt werden Vorfälle in Mo-

scheen bzw. Gemeinden der DITIB150, das ist die größte islamische Organisation in Deutschland. 

Sie steht unter der Führung der türkischen Religionsbehörde Diyanet, die unmittelbar von der 

Regierung kontrolliert wird und dem Präsidenten unterstellt ist. Viele Kurd*innen erleben die 

Moscheen offenbar nicht als Orte religiöser Gemeinschaft, sondern als Räume der Einschüchte-

rung, in denen sie mit nationalistischen Predigten und symbolischen Ritualen konfrontiert wer-

den, die ihre Zugehörigkeit infrage stellen.151 Eine Befragte berichtet:  

 
148 Ortner & Kökten, 2024. 
149 Vgl. Blanke, 2023; Deutscher Bundestag, 2023. 
150 Die DITIB geriet in den letzten Jahren vermehrt in die Kritik, weil ihr eine parteipolitische Instrumenta-
lisierung durch die türkische Regierung und fehlende Unabhängigkeit vorgeworfen wurde (e.g. SWR, 
05.02.2025, „Eren Güvercin fordert neue Islam-Politik“). In Hessen wurde die Zusammenarbeit mit der DI-
TIB 2020 zeitweilig ausgesetzt mit der Begründung, dass keine Unabhängigkeit vom Ausland gewährleistet 
werden könne, nachdem einige kritische Vorfälle in DITIB-unterstellten Moscheen der Öffentlichkeit be-
kannt wurden. Etwa wurde im Kontext der sogenannten „Operation Olivenzweig“ „für die türkische Armee 
und ihre militärische Invasion in die syrisch-kurdische Provinz Afrin gebetet und es fanden Theaterauffüh-
rungen statt, in denen Kinder den Einmarsch nach Syrien wie auch Kriegsszenen aus dem Ersten Weltkrieg 
nachgespielt hatten“ (Tornau, 2019, zitiert in Babacan, 2021, S. 93). 
151 Vgl. auch Babacan, 2021. 



Münchner Kurd*innen   

 

59 
 

„[U]nd zwar die fehlende Räumlichkeit und somit, dass die Möglichkeit von Treffen unter aus-

schließlich muslimischen Kurd*innen [nicht möglich ist], was dazu führt, dass sich muslimische 

Kurd*innen dann eben in anderen Gemeinderäumen anderer Ethnien finden. […] oft auch in türki-

schen Gemeinden und auch damit in DITIB-Gemeinden, wo eben man sehr schnell mit seinem sei-

ner kurdischen Identität konfrontiert wird. […] Und es geht schon damit los, dass man dann eben 

dann sagt ja, okay, ich kann jetzt Türkisch und dann gehe ich halt einfach in so eine Gemeinde, dann 

kann ich halt mein Freitagsgebet verrichten […] oder an Ramadan gehe ich hin und dann kann ich 

halt wenigstens in einer Gemeinschaft sein oder einfach, ja, mein spirituelles Konto hier auffüllen. 

Aber dann geht man hin und dann fängt das schon damit an, dass man betet für die türkische Armee, 

für das türkische Volk und das Besiegen von Feinden. Und mit Feinden sind aber sehr schnell auch 

wieder Kurden gemeint. […] Also ich würde nicht sagen, dass diese Räumlichkeiten und diese Com-

munities Safe Spaces sind für Kurd*innen, egal ob sie sunnitisch sind oder nicht.“ (E11-2_Abs. 14) 

Während im vorangehenden Beispiel trotz der gemeinsamen Religion die kurdische Identität in 

den Fokus rückte, erfahren Alevit*innen in München Diskriminierung (auch) aufgrund ihrer Reli-

gionszugehörigkeit. Insbesondere ist das Verhältnis zwischen alevitischen und sunnitischen Per-

sonen türkischer Herkunft durch die Geschichte der Gruppen in den Herkunftsregionen und ver-

gangene Gewalt gegenüber Alevit*innen auch in Deutschland teils belastet und spannungsgela-

den.152 Wechselseitige Vorurteile und (historisch tradierte) Diskriminierung gegenüber Alevit*in-

nen gibt es dementsprechend auch in München, wie uns Interviewpartner*innen berichten.  

„Und den Rassismus, den ich erlebt habe, war komplett aus der aus der Türkei. Eben weil ich gesagt 

habe, ich bin Kurde, da musste ich gar nicht politisch aktiv sein. Und dann, wenn noch dazu kam, 

dass zum Beispiel meine Mutter-Seite alevitische Kurden sind, meine Vater-Seite atheistische Kur-

den, ex-muslimische Kurden, meine Mutter-Seite […] noch Aleviten waren und ich gesehen habe, 

wie die mit diesem Thema umgegangen sind, als bei Ihnen noch mal die religiöse Komponente kam. 

Also dass Sie nicht nur Angst hatten zu sagen, woher Sie kommen, sondern auch noch, woran Sie 

glauben.“ (E20-1_Abs. 8) 

Deutlich wird, dass alevitische Kurd*innen Mehrfachdiskriminierung wegen ihrer kurdischen Zu-

gehörigkeit und ihres alevitischen Glaubens erfahren können.  

Die religiöse Vielfalt innerhalb der kurdischen Community stellt einen Mehrwert dar, der jedoch 

Spannungen mit sich bringt. Muslimische Kurd*innen sehen sich in türkisch dominierten Mo-

scheen mit Exklusion konfrontiert und erleben dennoch antimuslimischen Rassismus der Mehr-

heitsgesellschaft, während Alevit*innen eine doppelte Marginalisierung aufgrund ethnischer und 

religiöser Zugehörigkeit erfahren. Ezid*innen können aufgrund vergangener Verfolgungserfah-

rungen als besonders vulnerabel angesehen werden – sie berichten von retraumatisierenden Er-

fahrungen. Ihrer Aussage nach liegt die Ursache hierfür darin begründet, dass ihre Glaubenszuge-

hörigkeit bereits in den Herkunftsstaaten als legitimatorischer Hintergrund für Gewalt herange-

zogen wurde.153  

Schließlich ist auch Diskriminierung von Menschen, die keiner Glaubensrichtung folgen bzw. sich 

als Atheist*innen bezeichnen, durch Angehörige von Religionsgemeinschaften zu nennen. Es wird 

von wiederholten Situationen berichtet, in denen Menschen sich wegen ihres Atheismus vor an-

deren rechtfertigen mussten: 

 
152 Tepeli, 2023, 2024; sowie die Beiträge in Gudehus & Husenbeth, 2023. 
153 Da Ezid*innen für diese Studie nicht interviewt werden konnten bzw. wollten, basiert die Erkenntnis auf 
Protokollen von Feldgesprächen. In diesen wurde die Vulnerabilität und der Unterstützungsbedarf von E-
zid*innen besonders hervorgehoben. In Bezug auf die Erfahrungen und Bedarfe von Ezid*innen könnten 
mit einer eigenen Studie genauere Erkenntnisse gewonnen werden, weshalb wir zu einer Befragung dieser 
Gruppe raten möchten. 



Münchner Kurd*innen   

 

60 
 

„Ich war damals als Werkstudentin an einer Kasse gearbeitet am Anfang meines Studiums und je-

mand hat zu mir gekommen: ‚Ich habe es verstanden, dass sie sprechen Sorani.‘ Ich habe auch So-

rani gesprochen [...] Dann sie war so: ‚Bist du Moslem?‘ Ich war so:  ‚Nein.‘ [Sie sagt] ‚Aber warum? 

Das ist schade, dass…‘ und [ich antworte] ‚Oh, come on. Du willst nicht hier darüber mit mir reden? 

Ich komme von Iran. Ich bin die letzte Person, die kann gut über Religion sprechen.‘ Aber ich sage 

euch, das ist meine persönliche Perspektive.“ (E29-1_Abs. 13) 

6.2.3 Mehrdimensionale Diskriminierung in Geschlechterverhältnissen 

Kurdische Frauen* schildern Erfahrungen der Mehrfachdiskriminierung: als Migrant*innen, als 

Muslim*innen, als Kurd*innen und/oder als Frauen*. Frauen* können neben antikurdischem 

etwa antimuslimischem Rassismus seitens der Mehrheitsgesellschaft erleben, wenn sie ein Kopf-

tuch tragen und sich dadurch als Muslima zu erkennen geben. 

„[D]a muss man als Frau dann noch mal mehr, äh, ja einstecken. […] Dann ist man muslimisch und 

dann ist man kurdisch und dann trägt man vielleicht Kopftuch und dann ist man auf so vielen Ebe-

nen schon so im Nachteil.“ (E11-2_Abs. 90) 

„Also erst mal Frau.  Ich denke, das Frausein steht ganz oft im Vordergrund, weil das Erste, was man 

wahrnimmt, ist eine Frau und an zweiter Stelle […] das ausländisch sein, das südländisch sein, weil 

wie gesagt kurdisch sein, das steht mir ja nicht auf der Stirn geschrieben, außer ich laufe mit so 

einer Kurdistankette rum oder was auch immer. Aber genau, man wird halt als eine südländische 

Frau wahrgenommen. Und wenn jetzt jemand mit mir dabei ist, eine Freundin von mir, die Kopftuch 

trägt, dann eventuell sogar noch als südländische muslimische Frau und dann wird man so von 

allen Richtungen irgendwie nicht gemocht oder angeguckt, angestarrt.“ (GR6_Abs. 131) 

Gerade junge Frauen* berichten zudem von Erfahrungen mit rassistischem „Bodyshaming“ auf-

grund ihrer „dunklen“ Körperbehaarung oder aufdringliche Blicke, die an öffentlichen Orten Un-

wohlsein verursachen (GR6_Abs. 117-135).  

Darüber hinaus stoßen Frauen* auch auf Einschränkungen, etwa bezüglich traditioneller Ge-

schlechtervorstellungen (E11-2_Abs. 90; auch E12-1; GR5; E26-2). Interviewte berichten etwa 

von Eigeninitiative beim Versuch, von häuslicher Gewalt betroffenen Frauen* bzw. Familien zu 

helfen, jedoch wünschen sich viele dabei professionelle und niedrigschwellige Unterstützung 

(GR5_Abs. 281-282). Denn Hilfsangebote, besonders muttersprachliche, werden als unzureichend 

wahrgenommen (E27-1_Abs. 66; GR4_Abs. 178). Probleme innerhalb der Gruppe sind u.a. deshalb 

nicht außerhalb struktureller Kontexte zu betrachten. Verfügbare Angebote und Ressourcen sind 

ein wichtiger Aspekt von Emanzipationsmöglichkeiten.  

Strukturelle Benachteiligung migrierter Frauen* spielen im Kontext intersektionaler Diskriminie-

rung auch eine Rolle, da sie eigene Bedürfnisse, etwa den Erwerb von Sprachkenntnissen, durch 

Sorgearbeit und Existenzsicherung oftmals hätten zurückstellen müssen:  

„Wenn du […] überleben möchtest, ist natürlich erstmal diese finanzielle Unabhängigkeit. Also das 

heißt sie hat dann arbeiten müssen und deswegen hat sie auch ihre Deutschkenntnisse nicht auf-

gebessert […] und deswegen ist sie auch so ein bisschen verloren gegangen.“ (GR3_Abs. 146, auch 

GR3_Abs. 160)  

Dies sind Aspekte, die auch auf eine Lücke bei der Unterstützung von migrierten Frauen* mit Sor-

geverpflichtungen in der Münchener Ankunftsgesellschaft zurückgehen können. 

Auf der anderen Seite werden auch positive Geschlechterbilder unter Kurd*innen thematisiert. 

Das Bild der kurdischen Kämpfer*in oder der Frauenproteste im Rojhalat/Iran habe trotz der teils 

stereotypen Darstellung eine Chance der Emanzipation für Frauen* und Veränderung der Sicht 

ihrer Familienmitglieder eröffnet, wie manche anmerken (E18-2; GR6; GR7). Strukturelle 



Münchner Kurd*innen   

 

61 
 

Nachteile durch Migration mischen sich hier mit stereotypen Annahmen über Verbote für kurdi-

sche Mädchen*. 

„‘Nein, ich habe kein Auslandssemester gemacht. Korrekt. Aber es hat nichts mit meiner Herkunft 

zu tun. Es hat nichts damit zu tun, dass ich eine Frau bin und das aus dem Elternhaus vielleicht 

verboten bekommen habe.‘ [Ich wünsche mir,] dass solche Fragen einfach in Zukunft vielleicht 

nicht mehr gegeben sind.“ (P08_Abs. 70) 

Die vielschichtigen und unterschiedlichen Erfahrungen von kurdischen Frauen* zwischen Vulne-

rabilität und Emanzipation und die divergierenden Zuschreibungen von verschiedenen Seiten 

machen deutlich, dass die intersektionale Perspektive – also das Zusammenspiel von Geschlecht, 

Ethnizität und Migration – unverzichtbar für das Verständnis ihrer Lebensrealitäten und Diskri-

minierungsrisiken ist.  

Auch LGBTI* und queere Menschen waren Thema in der Studie. LGBTI*-Personen bleiben in der 

Community allerdings weitgehend unsichtbar: „[A]lso Feminismus, LGBTIQ, das sind Themen, die 

tauchen nicht auf.“ (E17-1_Abs. 53), erklärt eine Befragte. Sichtbarkeit und Anerkennung fehlen, 

Tabuisierung ist stark ausgeprägt und ein Wandel wird als langfristige Aufgabe gesehen (GR4-

P2_Abs. 52; auch E17-2). Der Bedarf an queeren Schutzräumen ist groß – wie einige wenige 

queere Stimmen in der Studie deutlich machen (P07-1). Eine Person schildert, wie sie selbst be-

müht ist, die Verhältnisse zu verändern. 

„[…] Also ich wurde jetzt auch nicht so erzogen, so als wäre das was Normales. Ich müsste eigentlich 

eher meine Eltern erziehen.  Und bis heute, wenn ich mitlaufen beim Christopher Street Day, dann 

fragt mich mein Vater jedes Jahr ‚Bist du lesbisch, wieso gehst du dahin‘ und so? Und dann habe ich 

jedes Mal die gleiche Antwort ‚Ja, und wenn, was passiert dann?‘. […] Also vor allem, weil man hier 

irgendwie aufwächst und so weiß man ja, wie man sich zu verhalten hat, um in der kurdischen 

Community gut anzukommen. Und ich glaube, wenn man queer ist, ist es wahrscheinlich dann noch 

mal so obendrauf. Aber ja, deswegen ist es wahrscheinlich was sehr Unsichtbares von außen.“ 

(GR4-P2_Abs. 52) 

Eine ältere Person schildert, dass sie ihre Vorurteile durch die Bekanntschaft mit einer homose-

xuellen Person hinterfragt und abgebaut habe (E26-2_Abs. 157).  

Die Analyse zeigt, dass soziale Situation, Geschlecht, Ethnizität und Religion ineinandergreifen 

und spezifische Risiken für Diskriminierung bergen, aber je nach Kontext auch Chancen erzeugen 

können. Innerhalb der kurdischen Community gibt es Akteure, die eine kritische Auseinanderset-

zung mit Geschlechterrollen einfordern und vorantreiben (s. Abschnitt 6.3.3). Prozesse der kriti-

schen Reflexion, Selbstermächtigung und Entwicklung, die aus der Community bereits angesto-

ßen werden, sollten aus unserer Sicht unterstützt werden.  

6.3 Perspektiven junger Menschen und die Bedeutung von Generationenver-
hältnissen  

Perspektiven, Erfahrungen und Aushandlungsprozesse junger Kurd*innen in München waren 

ein weiterer Schwerpunkt der Studie. Während Gewalt- und Diskriminierungserfahrungen be-

reits diskutiert wurden, wird hier kurz auf Fragen der Zugehörigkeit und der Generationenver-

hältnisse eingegangen, die mit den vorangehenden Themen verknüpft sind. 

6.3.1 Mehrfachzugehörigkeit und Identitätssuche junger Kurd*innen 

Junge Kurd*innen in München verhandeln ihre Zugehörigkeit zwischen Herkunft, Mehrheitsge-

sellschaft und familiären Erwartungen. Viele betonen Mehrfachzugehörigkeit: “[U]nd zu Hause 



Münchner Kurd*innen   

 

62 
 

habe ich immer das kurdische Leben und draußen das deutsche Leben und habe mich an beide 

Nationalitäten gewöhnt und finde, ich bin auch beides“ (E18-1_Abs. 4). Andere berichten eher von 

einer Suche nach Zugehörigkeit, die auch mit den Erfahrungen der Nicht-Zugehörigkeit in der 

deutschen Gesellschaft zusammenhängt: „Aber dann immer wieder: Oh, jetzt bin ich doch am fal-

schen Platz. […] Und mit meinen eigenen Leuten bin ich aber auch nicht so eng. Und ja, das ist so 

eine Suche nach dem Ort, so ein Stück irgendwie so wo finde ich irgendwie einen Anschluss“ 

(GR4_Abs. 30). Auch die Spiegelung durch die Begegnung mit anderen Kurd*innen, die Möglich-

keit der Identifizierung und Selbstvergewisserung und der Wunsch nach Erfahrungsaustausch 

wird betont. Das Fehlen dieser Möglichkeit wird vor dem Hintergrund des Absprechens kurdi-

scher Identität als Problem beschrieben: 

„[H]ätte ich auch wirklich meine zwei Cousinen nicht […] Es waren auch Geflüchtete aus dem Irak 

und man ist zusammen groß geworden. […] Hätte ich die nicht, ich glaube, ich wäre, ich hätte mir 

das Leben genommen. Ich bin ganz ehrlich jetzt am Tisch. Nee, ich glaube, das war wirklich so ein 

Ich bin nicht allein. Es gibt noch zwei Schwestern, die sind genauso wie ich. Das war so ein Zeichen, 

wo ich mir dachte Okay, hey, mich gibt es.“ (GR6_ Abs. 401 – 404) 

Gleichzeitig suchen junge Kurd*innen, wie andere ihrer Generation auch, nach neuen Orientierun-

gen und Möglichkeiten der Selbstverwirklichung:  

„Die jungen Menschen begreifen sich als eine von vielen Identitäten […] Und ich sehe bei meiner 

Schwester oder bei der Gen Z diese Kinder, die man auch oft beleidigt hat, sieht man da wiederum 

eine andere Art von Politisierung. Die Politisierung ist viel mehr auf internationaler bzw. auf gleich-

berechtigter Ebene. Da widerspricht der Gedanke der eigenen kurdischen Identität. Auch das Be-

dürfnis nach einem eigenen Staat widerspricht diesem Gleichheitsprinzip. Dass diese Generation 

gerade propagiert, beispielsweise die Klimakrise, beispielsweise das Zunehmen von der Ungleich-

heit von Frau und Mann. Da gibt es wieder so eine Tendenz, Teil etwas Großen und Ganzen zu sein. 

Und da bin ich gespannt, was in den nächsten Generationen kommt.“ (E20-1_Abs. 12) 

Weniger Vereinsarbeit, mehr Engagement in globalen und universalen Fragen wie Klima oder 

Gendergerechtigkeit, Schmieden von Plänen zu Familiengründung und Partnerschaft, und nicht 

zuletzt die Gestaltung ihres Bildungs- und Berufsweges sowie die Teilhabe an der Gesellschaft 

seien Themen junger Erwachsener. 

6.3.2 Verhältnisse zu den Elterngenerationen 

Jüngere Kurd*innen thematisieren in besonderem Maße die Verhältnisse zu den Eltern(generati-

onen) und der kurdischen Community. Mehrere Gesprächspartner*innen thematisieren, dass 

Kurdischsein und intergenerationale Beziehungen im besonderen Maß an eine Geschichte der 

Flucht und Verfolgung oder Diskriminierung geknüpft sind. Ältere Kurd*innen hätten teils heute 

noch Angst vor Auslöschung, wie Nachkommen erklären.  

„Weil wir ja quasi so lange unterdrückt worden sind und versucht wurden, die Kurden auszulö-

schen, dass wir nur eine andere Nationalität heiratest, dass die [Eltern] Angst haben, dass du deine 

eigene quasi irgendwann mal selber vergisst. “ (GR4_Abs. 61) 

„Das sind die Älteren, die wirklich Angst haben, dass die Kinder dann assimiliert werden, dass sie 

dann von Kultur, von Religion entfernt werden. Das kenne ich aus meiner Jugend. “(GR5_Abs. 287).  

Diese Konflikte sind eingebettet in die transgenerationale Weitergabe traumatischer Erfahrun-

gen.154 Eine interviewte Person spricht von einem „gesamttraumatischen Zustand“ (GR5_Abs. 221) 

der intergenerationalen Beziehungen. Gleichzeitig fehlt es vielen Älteren an Deutschkenntnissen 

 
154 Baser & Toivanen, 2024 ; Kizilhan et al., 2021; Six-Hohenbalken, 2019. 



Münchner Kurd*innen   

 

63 
 

(GR5_ Abs. 276, auch GR4; E26-3). Dies führt zu Rollenumkehrungen und Belastungen bei den 

Kindern, die Aufgaben transkultureller Vermittlung, Übersetzung und intergenerationeller Bezie-

hungspflege und Kommunikation (GR5; GR4; E26-3) übernehmen (müssen):  

„Also dass wir gar nicht unsere Kindheit… so Kinder waren, sondern wirklich so als Erwachsener, 

Dolmetscher, Übersetzer, Freunde. Meine Mutter hat dann über wirklich was mit anderen nicht 

sprechen konnte, mit mir gesprochen, dass dann du als Kind gar nicht die Möglichkeit [hattest], 

deine Kindheit zu leben, sondern weil du ständig mit dem Haushalt beschäftigt bist. “ (GR5_ Abs. 

276) 

Solche parentifizierenden Aufgaben könnten allerdings teils durch eine ausreichende Anzahl an 

zu Verfügung stehenden Dolmetscher*innen vermieden werden. Junge Menschen fordern deshalb 

mehr Dolmetscher*innen sowie Bildungs- und Sprachangebote für ältere Generationen.155 Auch 

ein Bedarf an migrations- und kultursensibler Altenpflege (E25-2; GR3) sowie an generations-

übergreifenden Begegnungsorten sowie Orte nur für jüngere und ältere (GR5; GR4; GR1) wurde 

angesprochen. 

6.3.3 Dynamiken bei den Einstellungen junger Kurden* 

Während ältere Kurd*innen oft traditionellen Strukturen und Geschlechterbildern zugeneigt 

seien, stellen jüngere Kurd*innen der zweiten und dritten Generation von Zuwander*innen diese 

teils infrage. Hier sind Perspektiven junger Männer* aufschlussreich. Einige junge Männer* be-

ginnen, sich mit patriarchalen Mustern kritisch auseinanderzusetzen und solidarisieren sich mit 

den Frauen* (GR4_Abs. 124, auch GR5)  

„Ich habe da ein krasses Gefühl dafür entwickelt, da ich ohne Vater aufgewachsen bin und meine 

Mutter einfach sehr feministisch war und uns so erzogen hat. Sozusagen von der Perspektive her. 

Ja, und wie auch eine Realität natürlich gesehen haben, so wie Frauen unterdrückt werden, so in 

vielen Bereichen. Genau dafür hat sich deswegen auch ein anderes Gefühl dazu. Zu dieser Thema-

tik.“ (E18-2_Abs. 175) 

Über andere junge Männer* wurde berichtet, dass sie Gefahr laufen, sich in Perspektivlosigkeit zu 

verlieren. Als Ursache werden hierbei Diskriminierungserfahrungen156, fehlende Anerkennung 

von Migranten*innen in der deutschen Mehrheitsgesellschaft, Bildungsnachteile und soziale oder 

familiäre Probleme genannt (E24-2; E26-3; E12-1). Solche Erfahrungen können Prozesse der Mar-

ginalisierung und Entfremdung verstärken und das Bedürfnis nach alternativen Formen von Zu-

gehörigkeit und Selbstbehauptung fördern - mitunter verbunden mit einer verstärkten Orientie-

rung an identitätsbasierten, konfrontativen Haltungen. Vor allem die Eskalation von Intergrup-

penkonflikten zwischen kurdischen und türkischen Jugendlichen wird von Interviewten als Ge-

fahr für sozialen Zusammenhalt gesehen (E26-3_Abs. 200).  

Ein jugendlicher Interviewpartner berichtet aber auch von gegenteiligen Entwicklungen unter 

jüngeren Menschen, in denen sich die Gruppenkonflikte und der antikurdische Rassismus allmäh-

lich entschärfen.  

„Aber mittlerweile muss ich ehrlich sagen, dass in München sehr, sehr normal geworden ist. Also 

dass Kurden und auch Türken, Iraker, Syrer, Iraner. Also dass wir uns alle gut verstehen, muss ich 

ehrlich sagen. Also wir haben auch jetzt in unserem Freundeskreis viele Türken, Iraner, Iraker, Af-

ghanen, also das ist alles multikulti mittlerweile.“ (E30-1_Absatz 20) 

 
155 Vgl. der Roman von Durgun, 2025, „Mama, bitte lern Deutsch“ der genau dieses Thema adressiert. 
156 Zum Zusammenhang von Radikalisierung und Diskriminierung e.g. Hößl , 2022. 



Münchner Kurd*innen   

 

64 
 

Gerade die Tatsache, in Deutschland geboren zu sein und die Erfahrungen der Gewalt, die Eltern 

oft erlitten haben, nicht gemacht zu haben, wird hier als Vorteil und Chance begriffen: 

„Weil es dann weitere Generationen, dann sind es nicht mehr die erste Generation, die nur das mit-

bekommen hat, was dort vor Ort war, sondern auch hier, dass man friedlich miteinander leben kann. 

[…] Und deswegen haben wir jetzt sozusagen den Vorteil, dass sie sozusagen die nächsten Genera-

tionen sind und jetzt unter uns allen sehr, sehr gute Verhältnisse herrschen. Also ich muss sagen, 

ich habe viele türkische Freunde. Wir lachen gemeinsam. Vielleicht gibt es mal so politische Debat-

ten, wo man sich nicht einig ist. Aber das gehört ja, das gehört dazu. Aber man respektiert sich, man 

schätzt sich. Da wird jetzt keiner ausgeschlossen oder anders betrachtet, weil er eine andere Nation 

oder Ethnie hat.“ (E30-1_Absatz 24) 

Es wäre aus unserer Sicht wünschenswert, Formate zu entwickeln, die gezielt den Abbau von Vor-

urteilen und die Förderung eines respektvollen Umgangs unterstützen – etwa in Form schulischer 

Bildungsinitiativen, die Stereotype reflektieren, Wissen über Kurd*innen vermitteln und für un-

terschiedliche Ausprägungen von Rassismus sensibilisieren. 

6.3.4 Wunsch nach zielgruppengerechten Angeboten 

Vor dem Hintergrund der bisher erörterten Aspekte erklärt sich auch der Wunsch nach spezifi-

schen Angeboten für die Zielgruppe der Kurd*innen. Ein Bedarf an Psychotherapie für die Aufar-

beitung vergangener Erlebnisse von Kurd*innen scheint generationenübergreifend nicht ausrei-

chend gedeckt, wie zwei Kurd*innen der 2. Generation erklären:  

„Ich habe jahrelang für meine Mama nach einem kurdischen Psychologen gesucht, beispielsweise 

gesagt, sie soll einfach mal hingehen und sich auskotzen. Entschuldigung, gibt es nicht. Gibt es 

nicht.“ (E27-1_Abs. 66) 

„Ich denke, es gibt einige türkische und auch anderssprachige Therapeuten, aber so kurdische habe 

ich glaube ich hier in München zumindest noch nicht gefunden.“ (GR6_Abs. 244) 

Insbesondere der Bedarf bzw. Mangel an kultur- bzw. herkunfts- und rassismussensiblen Psycho-

therapieangeboten für mehrfach von Marginalisierung und Diskriminierung betroffenen Men-

schen wird hervorgehoben. Generell besteht gruppenübergreifend ein zentraler Wunsch in der 

Ausweitung zielgruppengerechter Angebote und Artikulationsräume. 

„Aber es gibt tatsächlich für Kurden im Moment aktuell, also aus den Kriegsgebieten Irak, Syrien 

usw. tatsächlich einen Bedarf nach muttersprachlicher Beratung, Therapie usw. Das sollte eigent-

lich immer aktuell [sein]. Da sollte man was machen […].“ (E12-1, Abs. 96) 

„Und dann braucht man jemanden, der wirklich dieses Wissen hat und die Leute auch aufklärt.“  

(GR5_Abs. 287) 

Die Ergebnisse in Bezug auf Generationen und Geschlechterthematiken zeigen: Generationen- 

und Geschlechterverhältnisse in der kurdischen Community in München sind durch dynamische 

und teils konflikthafte Aushandlungsprozesse geprägt, bergen aber auch Chancen. Junge Kurd*in-

nen fordern Räume für Selbstbestimmung und Dialog. Frauen* und queere Menschen machen auf 

bestehende Ungleichheiten aufmerksam und wünschen sich niedrigschwellige Anlaufstellen in 

Beratung und Therapie und Reflexionen untereinander. Ältere Generationen geben Erfahrungen 

weiter, die sowohl Halt als auch Belastung darstellen. Im Sinne einer diskriminierungssensiblen 

Gesellschaft gilt es, Räume für Begegnung, Beratung und Empowerment zu schaffen, intergenera-

tionale Kommunikation zu fördern und patriarchale Strukturen durch Stärkung von Frauen* und 

LGBTIQ* generell abzubauen, ohne bestimmte Gruppen dabei zu stigmatisieren. Um verschiedene 

Dimensionen und Aspekte von Diskriminierung in ihrer Komplexität berücksichtigen zu können, 



Münchner Kurd*innen   

 

65 
 

sollte in den entsprechenden Beratungs- und Anlaufstellen auf intersektionale Herangehenswei-

sen geachtet werden, die auch kurdische Lebensrealitäten und Erfahrungen berücksichtigen. 

 

6.4 Heutige Lebensrealitäten: Diversität, multiple Herausforderungen und 
Ressourcen zwischen Rassismus und Empowerment  

München wurde für viele migrierte Kurd*innen und ihre Nachkommen zu einem Ort des Schutzes, 

des Neubeginns, des gesellschaftlichen Engagements und der Pflege kultureller Praktiken etwa 

der Sprache, von Festen sowie künstlerischen und literarischen Aktivitäten. Die kurdische Com-

munity in München ist ausgesprochen vielfältig – geprägt von unterschiedlichen Herkunftsregio-

nen, Religionszugehörigkeiten, Generationen und politischen Orientierungen. Viele jüngere 

Kurd*innen sind bereits in München geboren und aufgewachsen und bewegen sich im Spannungs-

feld zwischen Diasporaerfahrungen, lokaler Verwurzelung und neuen sozialen wie politischen 

Herausforderungen. Die Stadt fungiert dabei als Raum der Bewegung, der Transformation und der 

Aushandlung von Zugehörigkeit und öffentlicher Präsenz – für Einzelne ebenso wie für die Com-

munity und die postmigrantische Stadtgesellschaft insgesamt. Vor diesem Hintergrund erscheint 

München nicht nur als Ankunftsort, sondern als Kontaktzone, in der zwischen Tradition und 

Transformation neue soziale, kulturelle und politische Lebenswelten entstehen.157 

Jede dritte Lebensgeschichte in Großstädten wie München ist heute migrationsgeprägt.158 Infolge 

transnationaler Mobilität verfügen die meisten Menschen über familiäre und soziale Bezüge in 

verschiedenen Ländern; ihre Biografien sind global verwoben und prägen die städtischen Erfah-

rungsräume. Ausschlaggebend für politisches Handeln sind daher nicht nur die Herkunft und fa-

miliäre Erfahrungen, sondern auch die Vielfalt geistiger, sozialer und kultureller Möglichkeiten 

und Einflüsse, die sich lokal darbieten, genutzt und entwickelt werden. Gerade in diesem Kontext 

treten die kreativen Potenziale von Migrationsbewegungen hervor, die es nicht nur defizitär, son-

dern als urbane Ressourcen und postmigrantische Realität zu begreifen gilt.159  

Der sicherheitspolitische Blick auf Kurd*innen in München 

Eine zentrale Herausforderung besteht darin, dass kurdische Akteur*innen häufig im Rahmen ei-

ner sicherheitspolitischen Perspektive zum Thema gemacht werden, in der Demonstrationen, 

Vereine und politische Organisationen primär unter dem Aspekt der Extremismusprävention be-

trachtet und entsprechend verstärkt überwacht werden. Diese sicherheitsorientierte Rahmung 

wirkt sich auf unterschiedliche Lebensbereiche aus, etwa in Form von Diskriminierungserfahrun-

gen, aufenthaltsrechtlichen Einschränkungen oder erschwerten Zugängen zum Arbeitsmarkt. Das 

Verbot der PKK (die sich mittlerweile selbst aufgelöst hat) hat – unabhängig von der politischen 

Bewertung – zu einer verstärkten Bewertung kurdischer Identitäten als „problematisch“ beige-

tragen, wodurch Kurd*innen über Jahrzehnte hinweg als „Verdachtsgemeinschaft“ wahrgenom-

men wurden. In Reaktion auf diese Wahrnehmung (des Generalverdachts) entwickeln Kurd*in-

nen unterschiedliche Strategien im Umgang mit ihrer Identität: Einige versuchen, ihre Zugehörig-

keit im Alltag, in der Schule, im Beruf oder als Unternehmer*innen möglichst unsichtbar zu halten, 

soweit Name, Geburtsort oder Akzent sie nicht offenbaren. Andere wählen bewusst den gegentei-

ligen Weg und betonen ihre kurdische Identität explizit, um der Unsichtbarkeit entgegenzuwirken 

 
157 Meixner & Yıldız, 2025; Yildiz, 2017. 
158 Landeshauptstadt München, 2024. 
159 Hess, 2015; Yildiz & Hill, 2015. 



Münchner Kurd*innen   

 

66 
 

und politische oder kulturelle Präsenz zu zeigen. Dadurch ist die Betonung der kurdischen Iden-

tität eng mit Erfahrungen in Deutschland bzw. München verknüpft. 

Kulturelles, soziales und politisches Engagement in München  

Kurd*innen prägen das öffentliche Leben Münchens seit Jahrzehnten. Ihr Engagement erstreckt 

sich über Kultur (z. B. Kurdische Filmtage, Medienbeiträge, Newroz-Fest), Religion und interreli-

giöse Kooperationen, kommunalpolitische Partizipation (Parteien, Migrationsbeirat, Gewerk-

schaften) sowie breit gefächerte soziale Unterstützungsleistungen. Einzelne engagierte Kurd*in-

nen aus Kultur, Musik oder Politik wirken als Rollenvorbilder, stiften symbolisches Kapital und 

erzeugen Sichtbarkeit.160 Besonders wirksam sind niedrigschwellige, häufig unsichtbare Infra-

strukturen der Hilfe – etwa Begleitung bei Behördenangelegenheiten, Übersetzungstätigkeiten, 

Orientierung im Bildungssystem oder psychosoziale Unterstützung für neu zugewanderte Men-

schen. Diese Tätigkeiten werden von vielen Akteur*innen als selbstverständlich verstanden, sind 

jedoch ressourcenintensiv und teils belastend. Für eine nachhaltige Stärkung dieses Engagements 

bedarf es Anerkennung, struktureller Förderung und der Entlastung ehrenamtlicher Strukturen 

(z. B. durch städtische Beratungsangebote, mehrsprachige Informationszugänge und bezahlte Ko-

ordinationsstellen). 

Heutige Lebensrealitäten 

Die Lebensrealitäten der Kurd*innen in München sind vielfältig und dynamisch. Jüngere Genera-

tionen, insbesondere Frauen*, sind oft Bildungsaufsteigerinnen und prägen zunehmend das aka-

demische und berufliche Leben der Stadt. Zugleich erfahren viele weiterhin Diskriminierung, die 

sowohl von Teilen der Mehrheitsgesellschaft als auch von migrantischen Gruppen, insbesondere 

türkisch-ultranationalistischen Strömungen, ausgeht. Neu zugewanderte Kurd*innen stehen zu-

dem vor den Herausforderungen etwa der Sprachaneignung und bürokratischer Verfahren. Die 

verschiedenen Flucht- und Migrationsphasen haben dabei nicht nur die demografische Zusam-

mensetzung, sondern auch die Formen kollektiver Organisation, politischer Teilhabe und kultu-

rellen Ausdrucks nachhaltig geprägt. 

  

 
160 Von Befragten genannte historische Beispiele sind etwa die Badirxan-Brüder (vgl. auch Henning, 2018) 
oder der Sänger Homer Dizayee, ebenso hinzu zählen aktuelle, zeitgenössische Künstler*innen, Musiker*in-
nen und Politiker*innen. Sie wirken als Bezugspunkte für Zugehörigkeit und gesellschaftliche Teilhabe. 



Münchner Kurd*innen   

 

67 
 

7. Rassismus bekämpfen - Teilhabe stärken: Handlungsoptio-
nen  

Die Befunde der Studie zeigen, dass Kurd*innen in München von verschiedenen Formen von Ras-

sismus auf struktureller, gesellschaftlicher und individueller Ebene betroffen sind. Dies be-

schränkt ihre gesellschaftliche Teilhabe, beeinträchtigt möglicherweise Vertrauen in staatliche 

Strukturen und hemmt politisches und soziales Engagement. Die besonderen Erfahrungen und 

Bedürfnisse von Kurd*innen wurden lange nicht berücksichtigt oder gar untersucht. Die Studie 

macht deutlich, dass gezielte Maßnahmen notwendig sind, um Diskriminierung abzubauen, Teil-

habe zu stärken und den gesellschaftlichen Zusammenhalt zu fördern. Zugleich bieten sich wei-

tere Förderungsmöglichkeiten für das Gedeihen sozialen und kulturellen Lebens und die Teilhabe 

von Kurd*innen in München. Die folgenden Handlungsempfehlungen sind aus den Ergebnissen 

der Studie abgeleitet. 

Bildung, Wissen und psychosoziale Unterstützung  

Bildungs- und Aufklärungsarbeit ist ein zentrales Instrument, um der pauschalen Kriminalisie-

rung von Kurd*innen entgegenzuwirken. Empfehlenswert ist daher die Integration des Themas 

Antikurdischer Rassismus in bestehende Demokratie- und Bildungsprogramme der Stadt Mün-

chen. Die Untersuchung verdeutlicht, dass Fortbildungen für Fachkräfte in Bildung (insbesondere 

Schulen), Sozialarbeit (insbesondere Jugendarbeit), Polizei und Verwaltung sinnvoll sind, um Dis-

kriminierung wirksam zu begegnen. Da Diskriminierung sowohl im direkten persönlichen Kon-

takt, als auch online in den sozialen Medien geschieht161, sind überdies gezielte Maßnahmen zur 

Handlungskompetenz im digitalen Raum empfehlenswert. Auch eine diskriminierungssensible 

psychosoziale und gesundheitliche Versorgung – unterstützt durch Dolmetscher*innen und 

mehrsprachige Informationsmaterialien – erscheint wichtig, um Barrieren im Zugang zur Gesund-

heitsversorgung abzubauen. Dazu zählt auch die Sicherstellung des Zugangs zu kultursensibler 

therapeutischer Versorgung. Mehrsprachige Informationen sollten standardmäßig auch in kurdi-

scher Sprache bereitgestellt werden. Bei der Kennzeichnung der Sprache kann auf die Verwen-

dung von Nationalflaggen jeglicher Art verzichtet (z. B. auf Webseiten) und stattdessen konse-

quent die sprachliche Bezeichnung selbst genutzt werden.  

Darüber hinaus wurde betont, dass kulturelle und sprachliche Förderung, etwa durch die Aner-

kennung und Ermöglichung der Festivitäten (z. B. des Neujahrsfestes Newroz), durch die Förde-

rung weiterer Veranstaltungen und Vereine sowie durch niedrigschwelligen herkunftssprachli-

chen Unterricht, einen wichtigen Beitrag zur gesellschaftlichen Teilhabe leisten kann. In Bayern 

gibt es keinen staatlich verantworteten Herkunftssprachunterricht (mehr), sondern es gilt das 

Konsularmodell. In München wird der herkunfts- beziehungsweise muttersprachliche Unter-

richt also ausschließlich von den Konsulaten beziehungsweise den konsularischen Vertretungen 

bestimmter Herkunftsstaaten in Kooperation mit den Schulbehörden organisiert und verant-

wortet. Zu berücksichtigen ist dabei, dass viele Kurd*innen aufgrund von politischer Verfolgung 

aus Herkunftsstaaten geflüchtet sind, die für den Sprachunterricht zuständig sind. Der konsula-

rische Weg, die Kinder herkunftssprachlich in Kurdisch zu beschulen, wurde ihnen nie angebo-

ten und stellt angesichts der sprachlichen Diskriminierung des Kurdischen162 - teils als Staats-

politik, wie in der Türkei - aktuell keine Option dar. Folglich wird Kurdisch als 

 
161 In unserer Studie gab es in der quantitativen Erhebung Hinweise auf die Bedeutung von Diskriminierung 
in sozialen Medien bzw. im Internet. Durch den Fokus auf München war dies zwar nicht umfassend Thema, 
doch vgl. die Ergebnisse von IAKR (2025) und Engin (2025), die das Thema adressieren. 

162 Vgl. Derince, 2025; Ghaderi, 2025b; Hassanpour et al., 2012. 



Münchner Kurd*innen   

 

68 
 

Unterrichtssprache an den Regelschulen Münchens nicht angeboten. Da es keinen kurdischen 

Staat gibt, gibt es allerdings auch keinen entsprechenden konsularisch organisierten Unterricht 

in kurdischer Sprache; vorhandene Kursangebote finden überwiegend im Rahmen von Vereinen 

oder privatinitiiert statt. Sprache ist für Kurd*innen jedoch besonders relevant, da sie Bestand-

teil kultureller und sozialer Selbstbestimmung sowie intergenerationaler Kommunikation ist 

und das Verbot sowie die Abwertung kurdischer Sprachen in den Herkunftsstaaten ein zentraler 

Bestandteil rassistischer Praktiken ist bzw. war. Es wäre daher aus bildungs- und integrations-

politischer Sicht sinnvoll, die Herkunftssprachen von Schüler*innen mit Zuwanderungsge-

schichte (nach dem Vorbild anderer Bundesländer) als selbstverständliche Aufgabe des schuli-

schen Bildungsauftrags zu etablieren, anstatt die Verantwortung allein an Konsulate zu delegie-

ren. Hierdurch würde es Kinder kurdischer Herkunftssprache ermöglicht, diese jenseits natio-

nalstaatlicher Rahmungen zu erlernen.  

Schließlich stellt die Bearbeitung von kollektiven Verletzungsverhältnissen (etwa zwischen Sun-

nit*innen und Alevit*innen oder Türk*innen und Kurd*innen in Deutschland) eine Herausforde-

rung für das Zusammenleben dar, denn es besteht die Gefahr der Vertiefung von Ressentiments 

und Vorurteilen insbesondere der Seite, die aufgrund der Hierarchisierungen in den Herkunfts-

gesellschaften mit mehr (Definitions- oder Diskurs-)Macht ausgestattet ist. Förderungswürdig er-

scheinen uns daher Initiativen aus den jeweiligen Communities, die Vorurteile zwischen Angehö-

rigen verschiedener Gruppen und Zugehörigkeiten, insbesondere Menschen türkischer und kur-

discher Herkunftsgeschichte, abbauen helfen, Brücken zur wechselseitigen Verständigung bauen 

und Ethnisierung sowie Stereotypisierungen unter Berücksichtigung der bestehenden Dominanz-

verhältnisse, Rassismen und vergangener Gewaltausübung entgegenwirken. Ein weiterer zentra-

ler Aspekt, der über Kurd*innen als Zielgruppe hinausgeht, ist die Förderung von Gleichstellung 

und Gerechtigkeit sowie Schutzräumen für rassifizierte Frauen* und LGBTIQ* (entgegen aktuellen 

anti-emanzipatorischen Dynamiken in Deutschland) und die Stärkung von Initiativen, die geflüch-

tete Menschen unterstützen und beraten (entgegen aktuellen bundesweiten Tendenzen zu Mit-

telkürzungen in diesem Bereich). 

Politische und rechtliche Rahmenbedingungen 

Die Studie legt nahe, dass die bisherige sicherheitspolitische Fokussierung im Umgang mit 

Kurd*innen teils zur pauschalen Kriminalisierung kurdischer Organisationen und Personen bei-

getragen hat. Eine differenziertere Einzelfallprüfung von Bleiberechtschancen in individuellen 

Fällen könnte hier angebracht sein. Ein verbesserter Zugang zu Aufenthalts- und Bleiberechten 

könnte die Teilhabechancen und Existenzsicherung kurdischer Münchner*innen und ihrer Fami-

lien stärken und langjährige Prekarität abbauen. Vorbilder können Bleiberechtsinitiativen für 

Langzeitgeduldete in anderen Städten sein163 – eine Bearbeitung prekärer Langzeitfälle käme 

dann evtl. auch anderen Migrant*innen zugute. Die Einrichtung einer unabhängigen Beschwerde-

stelle sowie verpflichtende Antidiskriminierungstrainings für Behördenmitarbeitende können 

wirksame Ansätze sein, um Vertrauen der Zielgruppe in staatliche Institutionen zu fördern. Auch 

regelmäßige Dialogformate zwischen Behörden und der kurdischen Community können Wis-

sensaufbau und Vertrauensbildung stärken. Ebenfalls könnte die städtische Verwaltung, darauf 

hinwirken, im Rahmen ihrer Bemühungen, um migrationsgesellschaftliche Diversität bei der An-

stellung von Personal auch Menschen mit kurdischer Familiengeschichte für eine berufliche Aus-

bildung und Karriere in der kommunalen Verwaltung zu gewinnen. Zugleich zeigt die Analyse, 

 
163 Etwa das Projekt „WIB. Wege ins Bleiberecht“, das beim Flüchtlingsrat Niedersachsen angesiedelt ist, 
mehr dazu unter https://www.nds-fluerat.org/ueber-uns/projekte/wib-wege-ins-bleiberecht/ , abgerufen 
am 05.11.2025. 

https://www.nds-fluerat.org/ueber-uns/projekte/wib-wege-ins-bleiberecht/


Münchner Kurd*innen   

 

69 
 

dass ein konsequentes Vorgehen gegen rechtsextreme, nationalistische und islamistische Netz-

werke notwendig ist, um antikurdische Ressentiments einzudämmen. Der demokratieschädi-

gende Einfluss ultranationalistischer Gruppierungen sollte ernstgenommen und für die Gefahren, 

die von Grauen Wölfen bzw. der Ülkücü-Bewegung ausgehen, sensibilisiert sowie Maßnahmen zu 

deren Eindämmung ergriffen werden. 

Kurdisches Haus 

Kurd*innen in München haben einen erheblichen Bedarf nach sicheren Schutzräumen und politi-

sche Gestaltungsräumen. Diese Räume gibt es bislang nicht – eine Lücke, die die Stadt München 

schließen könnte. Die Ergebnisse der Studie verdeutlichen, dass die Unterstützung einer kurdi-

schen Einrichtung in München – etwa in Form eines „Kurdischen Hauses“ – einen wichtigen Bei-

trag zu Empowerment, Selbstorganisation und gesellschaftlicher Teilhabe leisten kann. Ein sol-

ches Haus könnte generationsübergreifende Angebote schaffen, Resilienz fördern und zugleich 

als Anlaufstelle für Beratung dienen. Darüber hinaus ließe sich auf diese Weise eine stärkere Ein-

bindung kurdischer Perspektiven in Erinnerungskultur und städtische Programme realisieren. 

Die städtische Unterstützung kann dabei im Gespräch mit kurdischen Akteuren in München aus-

gelotet werden und politische, finanzielle und/oder räumliche Formen annehmen. 

Insgesamt machen die Ergebnisse deutlich, dass die Umsetzung dieser Handlungsempfehlungen 

nicht nur die Lebensrealität von Kurd*innen in München verbessern, sondern zugleich einen 

wichtigen Beitrag zur Stärkung von Demokratie, soziale Kohäsion, Frieden und gleichberechtigter 

Teilhabe leisten würde. 

  



Münchner Kurd*innen   

 

70 
 

Literatur  

Adamson, F. B., Dag, V., & Craven, C. R. (2024). Multi-scalar and diasporic integration: Kurdish 

populations in Europe between state, diaspora and geopolitics, Journal of Refugee Studies, 

37(2), 518–533. https://doi.org/10.1093/jrs/feae027 

Ahmad, C. J. (2019). The dilemma of Kurdish nationalism as a result of international treaties and 

foreign occupations between the years 1850 to 1930 (Dissertation, University of Glasgow) 

Akbayir, S. (2024). Antikurdischer Rassismus in der Schule. Eine Interviewstudie. In Amadeu An-

tonio Stiftung und Kurd-Akad. Netzwerk kurdischer AkademikerInnen e.V. (Hrsg.), Doppelt un-

sichtbar. Innermigrantischer Rassismus in Deutschland und die organisierte türkische Rechte (S. 

60–71). Amadeu Antonio Stiftung und Kurd-Akad. Netzwerk kurdischer AkademikerInnen e.V. 

https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/up- loads/2024/05/Doppelt_unsicht-

bar_web.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Amadeu Antonio Stiftung & Kurd-Akad (Netzwerk kurdischer Akademiker*innen e. V.) (2024). 

Doppelt unsichtbar: Innermigrantischer Rassismus in Deutschland und die organisierte türkische 

Rechte. https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/up- loads/2024/05/Dop-

pelt_unsichtbar_web.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Ammann, B. (1999). KurdInnen in der Bundesrepublik Deutschland. In NAVEND – Zentrum für 

Kurdische Studien e. V. (Hrsg.), Handbuch KurdInnen in der Bundesrepublik Deutschland (Schrif-

tenreihe, Bd. 6, S. 17–43). NAVEND – Zentrum für Kurdische Studien e. V. 

Ammann, B. (2001). Kurden in Europa. Ethnizität und Diaspora. Lit Verlag. 

Ammann, B. (2019). Das kurdische Identitätsprojekt und seine Entwicklung. In K. Engin (Hrsg.), 

Kurdische Migration in Deutschland (S. 23–41). Kassel University Press. 

ARD. (2025, 5. August). Im Visier der grauen Wölfe [TV-Reportage]. Das Erste.  https://www.ard-

mediathek.de/video/story/im-visier-der-grauen-woelfe/hr/MGM3YzJiOTktMm-

RmNi00MWRkLTkxNzEtNTExNDY4OGJhNjlh (Abgerufen am 04.01.2026) 

Arslan, Z. (2019, 26. April). Das multiethnische Dersim und die „Zaza-Identität“.  https://www.zey-

nemarslan.com/das-multiethnische-dersim-und-die-zaza-identitaet/ (Abgerufen am 

04.01.2026) 

Attia, I. (2015). Die »westliche Kultur« und ihr Anderes. transcript Verlag. 

https://doi.org/10.14361/9783839410813  

Aubry, É. (Moderation). (2025, 22. Mai). Mit offenen Karten – im Fokus: Die Kurden, das andere 

staatenlose Volk. Arte France. https://www.arte.tv/de/videos/120904-071-A/mit-offenen-

karten-im-fokus/ (Abgerufen am 04.01.2026) 

Babacan, E. (2021). Die Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion (DITIB) – Agentin des 

türkisch-sunnitischen Nationalismus in Deutschland. In M. Nattke (Hrsg.), Autoritärer Sog. Ge-

fährliche Veränderungen der Gesellschaft (S. 93–101). Rosa-Luxemburg-Stiftung. 

Babila, S. (2025, 3. August). Elf Jahre nach dem Genozid: Wie ein Jezide aus dem Nordirak um seine 

Zukunft in Deutschland bangt. SWR. https://www.swr.de/swraktuell/baden-wuerttem-

berg/jahrestag-genozid-jesiden-100.html (Abgerufen am 04.01.2026) 

Baer, S., Bittner, M., & Göttsche, A. L. (2010). Mehrdimensionale Diskriminierung – Begriffe, Theo-

rien und juristische Analyse [Expertise]. Antidiskriminierungsstelle des Bundes. 

https://www.antidiskriminierungsstelle.de/SharedDocs/Downloads/DE/publikationen/Ex-

pertisen/expertise_mehrdimensionale_diskriminierung_jur_analyse.pdf (Abgerufen am 

04.01.2026) 

BAMF. (2024). Länderkurzinformation Syrien: Staatenlose kurdische Personen. BAMF 04/2024. 

Berlin. 

https://doi.org/10.1093/jrs/feae027
https://www.ardmediathek.de/video/story/im-visier-der-grauen-woelfe/hr/MGM3YzJiOTktMmRmNi00MWRkLTkxNzEtNTExNDY4OGJhNjlh
https://www.ardmediathek.de/video/story/im-visier-der-grauen-woelfe/hr/MGM3YzJiOTktMmRmNi00MWRkLTkxNzEtNTExNDY4OGJhNjlh
https://www.ardmediathek.de/video/story/im-visier-der-grauen-woelfe/hr/MGM3YzJiOTktMmRmNi00MWRkLTkxNzEtNTExNDY4OGJhNjlh
https://www.zeynemarslan.com/das-multiethnische-dersim-und-die-zaza-identitaet/?utm_source=chatgpt.com
https://www.zeynemarslan.com/das-multiethnische-dersim-und-die-zaza-identitaet/?utm_source=chatgpt.com
https://www.arte.tv/de/videos/120904-071-A/mit-offenen-karten-im-fokus/
https://www.arte.tv/de/videos/120904-071-A/mit-offenen-karten-im-fokus/
https://www.antidiskriminierungsstelle.de/SharedDocs/Downloads/DE/publikationen/Expertisen/expertise_mehrdimensionale_diskriminierung_jur_analyse.pdf
https://www.antidiskriminierungsstelle.de/SharedDocs/Downloads/DE/publikationen/Expertisen/expertise_mehrdimensionale_diskriminierung_jur_analyse.pdf


Münchner Kurd*innen   

 

71 
 

https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Behoerde/Informationszentrum/Laender-

kurzinformationen/2024/laenderkurzinfo-syrien-04-24-staatenlose-kurdische-perso-

nen.pdf?__blob=publicationFile&v=3  (Abgerufen am 04.01.2026) 

Başer, B. (2017, 17. Oktober). Staatenlose Diaspora – Das Beispiel der Kurdinnen und Kurden. 

Bundeszentrale für politische Bildung. https://www.bpb.de/themen/migration-integra-

tion/kurzdossiers/256424/staatenlose-diaspora-das-beispiel-der-kurdinnen-und-kurden-in-

deutschland/ (Abgerufen am 04.01.2026) 

Başer, B. (2019). Kurdish diaspora activism in Europe: A closer look at the enablers and disablers 

of diaspora mobilisation. In K. Engin (Hrsg.), Kurdische Migrant_innen in Deutschland. Lebens-

welten – Identität – politische Partizipation (S. 179–197). Kassel University Press. 

Başer, B., Emanuelsson, A., & Toivanen, M. (2024). (In)visible spaces and tactics of transnational 

engagement: A multi-dimensional approach to the Kurdish diaspora. In Kurdish studies archive, 

3(2),153-178. https://doi.org/10.1163/9789004706590_003 

Başer, B., & Toivanen, M. (2024). Inherited traumas in diaspora: Postmemory, past-presencing 

and mobilisation of second-generation Kurds in Europe. Ethnic and Racial Studies, 47(2), 297–

320.  

Beauftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration. (2025a). Schutz vor 

Diskriminierung. https://www.integrationsbeauftragte.de/ib-de/ich-moechte-mehr-wissen-

ueber/schutz-vor-diskriminierung (Abgerufen am 04.01.2026) 

Beauftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration. (2025b). Arbeitsde-

finition Rassismus des Expert*innenrats Antirassismus (Broschüre). https://www.integrations-

beauftragte.de/re-

source/blob/1864320/2337298/867de6459981a576f7887dec3363ecb2/broschuere-rassis-

musdefinition-data.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Beauftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration. (2023). Lagebericht 

Rassismus in Deutschland: Ausgangslage, Handlungsfelder, Maßnahmen (13. Lagebericht) [Be-

richt]. https://www.integrationsbeauftragte.de/re-

source/blob/1864320/2157012/77c8d1dddeea760bc13dbd87ee9a415f/lagebericht-rassis-

mus-komplett-data.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Beigang, S., Fetz, K., Kalkum, D., & Otto, M. (2017). Diskriminierungserfahrungen in Deutschland. 

Ergebnisse einer repräsentativ- und einer Betroffenenbefragung. Nomos.  

Berg, C., Milmeister, M. (2011). Im Dialog mit den Daten das eigene Erzählen der Geschichte fin-

den: Über die Kodierverfahren der Grounded-Theory-Methodologie. In G. Mey, & K. Mruck 

(Hrsg.), Grounded Theory Reader (S. 303-332). VS Verlag für Sozialwissenschaften, Wiesbaden. 

https://doi.org/10.1007/978-3-531-93318-4_14 

Blanke, P. (2023, 6. August). „Dringender Handlungsbedarf“: Fraktionen fordern nochmals Verbot 

der „Grauen Wölfe“. Tagesspiegel. https://www.tagesspiegel.de/politik/dringender-hand-

lungsbedarf-fraktionen-fordern-nochmals-verbot-der-grauen-wolfe-10270891.html (Abgeru-

fen am 04.01.2026) 

Blanke, P. (2018, 22. März). „30 Jahre nach Giftgasangriff: Irakische Giftgasopfer verklagen deut-

sche Firmen“. Handelsblatt. https://www.handelsblatt.com/politik/international/30-jahre-

nach-giftgasangriff-irakische-giftgasopfer-verklagen-deutsche-firmen/21212158.html (Abge-

rufen am 04.01.2026) 

Borck, C. (1999). KurdInnen in der Stadt – Stadtaneignung und Wohnstandortwahl kurdischer 

Migrantinnen und Migranten in Berlin. In NAVEND – Zentrum für Kurdische Studien e. V. 

(Hrsg.), Handbuch KurdInnen in der Bundesrepublik Deutschland (Schriftenreihe, Bd. 6, S. 231–

247). NAVEND – Zentrum für Kurdische Studien e. V. 

https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Behoerde/Informationszentrum/Laenderkurzinformationen/2024/laenderkurzinfo-syrien-04-24-staatenlose-kurdische-personen.pdf?__blob=publicationFile&v=3
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Behoerde/Informationszentrum/Laenderkurzinformationen/2024/laenderkurzinfo-syrien-04-24-staatenlose-kurdische-personen.pdf?__blob=publicationFile&v=3
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Behoerde/Informationszentrum/Laenderkurzinformationen/2024/laenderkurzinfo-syrien-04-24-staatenlose-kurdische-personen.pdf?__blob=publicationFile&v=3
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/kurzdossiers/256424/staatenlose-diaspora-das-beispiel-der-kurdinnen-und-kurden-in-deutschland/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/kurzdossiers/256424/staatenlose-diaspora-das-beispiel-der-kurdinnen-und-kurden-in-deutschland/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/kurzdossiers/256424/staatenlose-diaspora-das-beispiel-der-kurdinnen-und-kurden-in-deutschland/
https://doi.org/10.1163/9789004706590_003
https://www.integrationsbeauftragte.de/ib-de/ich-moechte-mehr-wissen-ueber/schutz-vor-diskriminierung?utm_source=chatgpt.com
https://www.integrationsbeauftragte.de/ib-de/ich-moechte-mehr-wissen-ueber/schutz-vor-diskriminierung?utm_source=chatgpt.com
https://www.integrationsbeauftragte.de/resource/blob/1864320/2337298/867de6459981a576f7887dec3363ecb2/broschuere-rassismusdefinition-data.pdf
https://www.integrationsbeauftragte.de/resource/blob/1864320/2337298/867de6459981a576f7887dec3363ecb2/broschuere-rassismusdefinition-data.pdf
https://www.integrationsbeauftragte.de/resource/blob/1864320/2337298/867de6459981a576f7887dec3363ecb2/broschuere-rassismusdefinition-data.pdf
https://www.integrationsbeauftragte.de/resource/blob/1864320/2337298/867de6459981a576f7887dec3363ecb2/broschuere-rassismusdefinition-data.pdf
https://www.integrationsbeauftragte.de/resource/blob/1864320/2157012/77c8d1dddeea760bc13dbd87ee9a415f/lagebericht-rassismus-komplett-data.pdf
https://www.integrationsbeauftragte.de/resource/blob/1864320/2157012/77c8d1dddeea760bc13dbd87ee9a415f/lagebericht-rassismus-komplett-data.pdf
https://www.integrationsbeauftragte.de/resource/blob/1864320/2157012/77c8d1dddeea760bc13dbd87ee9a415f/lagebericht-rassismus-komplett-data.pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93318-4_14
https://www.tagesspiegel.de/politik/dringender-handlungsbedarf-fraktionen-fordern-nochmals-verbot-der-grauen-wolfe-10270891.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.tagesspiegel.de/politik/dringender-handlungsbedarf-fraktionen-fordern-nochmals-verbot-der-grauen-wolfe-10270891.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.handelsblatt.com/politik/international/30-jahre-nach-giftgasangriff-irakische-giftgasopfer-verklagen-deutsche-firmen/21212158.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.handelsblatt.com/politik/international/30-jahre-nach-giftgasangriff-irakische-giftgasopfer-verklagen-deutsche-firmen/21212158.html?utm_source=chatgpt.com


Münchner Kurd*innen   

 

72 
 

Bostancı, S. & İmamoğlu, H.  (2025). Antikurdischer Rassismus in Kitas – Verhandlungen, Verstri-

ckungen und Verschleierungen. In Yekmal e. V. Centrum für intersektionale Diversität (Hrsg.), 

Kurdisches Leben in Deutschland (S. 72-80). Beltz- Juventa.  

Bowers, M. E., & Yehuda, R. (2016). Intergenerational transmission of stress in humans. Neu-

ropsychopharmacology, 41(1), 232–244. https://doi.org/10.1038/npp.2015.247 

Bozay, K. (2017). Graue Wölfe – eine der größten rechtsextremen Organisationen in Deutschland 

[Online-Dossier]. Bundeszentrale für politische Bildung.  https://www.bpb.de/the-

men/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/260333/graue-woelfe-die-groesste-

rechtsextreme-organisation-in-deutschland/ (Abgerufen am 04.01.2026) 

Bozay, K., Özdoğan, M., Borrmann, S., & Anders, N. (2024). Ungleichwertigkeitsideologien in der 

Post-Migrationsgesellschaft: Ursachen und Formen des türkischen Rechtsextremismus in 

Deutschland und ihre Auswirkungen auf türkeistämmige Jugendmilieus als Herausforderung 

für die politische Bildung. ZRex – Zeitschrift für Rechtsextremismusforschung, 4(2), 190–208. 

Broden, A. & Mecheril, P. (2011). Rassismus bildet: Bildungswissenschaftliche Beiträge zu Norma-

lisierung und Subjektivierung in der Migrationsgesellschaft. 2., unveränd. Aufl. transcript Ver-

lag. 

Bücker, N. (2020). Kodieren – aber wie? Varianten der Grounded-Theory-Methodologie und der 

qualitativen Inhaltsanalyse im Vergleich [58 Absätze]. Forum Qualitative Sozialforschung / Fo-

rum: Qualitative Social Research, 21(1), Art. 2. https://doi.org/10.17169/fqs-21.1.3389 

Burç, R. (2021). Spannungsfelder und Aushandlungsprozesse ezidischer Identität im post-genozi-

dialen Kontext. In Alevitische Gemeinde Deutschland (Hrsg.), Vom Streit der Kulturen zur Streit-

Kultur (S. 64–70). https://alevi.com/projektdokumentation-vom-streit-der-kulturen-zur-

streitkultur/ (Abgerufen am 04.01.2026) 

Burç, R. (2021, 15. Oktober). Kurd:innen in der Türkei: Von der Türkei inhaftiert, von Deutschland 

im Stich gelassen. ze.tt. https://www.zeit.de/zett/politik/2021-10/tuerkei-kurden-verfol-

gung-bundesbuerger-deutschland-besuch-verwandte-verantwortung (Abgerufen am 

04.01.2026) 

Burç, R. & Yula, E. (2025): Kurdische Namen als Zeugen transnationaler Rassismusdynamiken: Ein 

empirischer Einblick in die Erfahrungen von Kurd*innen in Deutschland. In Yekmal e. V. Cent-

rum für intersektionale Diversität (Hrsg.), Kurdisches Leben in Deutschland (S. 62 – 72). Beltz- 

Juventa.  

Burç, R., Yanaşmayan, Z., Rischke, R., Sinanoğlu, C., & Yula, E. (2025). Navigating simultaneous rac-

isms: intersecting experiences of in/visibility and antiracist strategies among Turkey-origi-

nated communities in Germany. Ethnic and Racial Studies, 1-19. 

Busche, G. A. (2013). Über-Leben nach Folter und Flucht: Resilienz kurdischer Frauen in Deutsch-

land. transcript Verlag.  

Çakır-Kılınçoğlu, S. (2020). Staying politically active in exile: Kurdish activists in Germany. Göttin-

gen University Press. https://doi.org/10.17875/gup2020-1321 

Celik, H. (2025). Dersim Genozid 1937/38. In C. Gudehus & A. Husenbeth (Hrsg.), Dersim – Identi-

tät und Vernichtung (S. 213–246). Psychosozial-Verlag. 

Ceylan, R. (2019). Kurdische Muslime in Deutschland – Herkunft und Religion als symbolisches 

Repertoire für Re- und Selbstethnisierungsprozesse. In K. Engin (Hrsg.), Kurdische Migration 

in Deutschland (S. 119-130). University Press. 

Demmrich, S., & Arakon, M. (2021). Kurdish, Turkish, German? Identificative integration of Kurds 

in Germany. Ethnic and Racial Studies, 44(4), 659–678. 

https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1752391 

https://doi.org/10.1038/npp.2015.247
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/260333/graue-woelfe-die-groesste-rechtsextreme-organisation-in-deutschland/
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/260333/graue-woelfe-die-groesste-rechtsextreme-organisation-in-deutschland/
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/260333/graue-woelfe-die-groesste-rechtsextreme-organisation-in-deutschland/
https://doi.org/10.17169/fqs-21.1.3389
https://alevi.com/projektdokumentation-vom-streit-der-kulturen-zur-streitkultur/
https://alevi.com/projektdokumentation-vom-streit-der-kulturen-zur-streitkultur/
https://www.zeit.de/zett/politik/2021-10/tuerkei-kurden-verfolgung-bundesbuerger-deutschland-besuch-verwandte-verantwortung
https://www.zeit.de/zett/politik/2021-10/tuerkei-kurden-verfolgung-bundesbuerger-deutschland-besuch-verwandte-verantwortung
https://doi.org/10.17875/gup2020-1321
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1752391


Münchner Kurd*innen   

 

73 
 

Derince, Ş. (2020). Kurdisches Leben in Berlin: Ergebnisse einer quantitativen Umfrage. Yekmal 

Akademie für Sprache, Bildung und Forschung (Yekmal e. V.). 

Derince, S. (2025). Reproduktion der Marginalisierung und Kriminalisierung der kurdischen Spra-

che im deutschen Bildungssystem. In Yekmal e. V. (Hrsg.), Kurdisches Leben in Deutschland: 

Eine (un-)sichtbare Realität zwischen Rassismus, Marginalisierung und (Nicht-)Anerkennung (S. 

117–129). Beltz Juventa.  

Der Spiegel. (1988, 2. Oktober). Ruhig schlafen.  https://www.spiegel.de/politik/ruhig-schlafen-

a-33308c79-0002-0001-0000-000013529771 (Abgerufen am 04.01.2026) 

Destatis. (2024, 14. Juni). Bevölkerung nach Altersgruppen 2011 bis 2023 in Prozent – Deutschland. 

https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Bevoelkerungs-

stand/Tabellen/bevoelkerung-altersgruppen-deutschland.html (Abgerufen am 04.01.2025) 

Deutscher Bundestag. (1991, 8. Mai). Bericht der Bundesregierung über legale und illegale Waffen-

exporte in den Irak und die Aufrüstung des Irak durch Firmen der Bundesrepublik Deutschland 

[Drucksache 12/487]. https://dserver.bundestag.de/btd/12/004/1200487.pdf (Abgerufen 

am 04.01.2026) 

Deutscher Bundestag. (2011, 28. Februar). Antwort der Bundesregierung auf die Kleine Anfrage der 

Fraktion DIE LINKE: Kurdenspezifische Migrationspolitik (Drucksache 17/4937). https://dser-

ver.bundestag.de/btd/17/049/1704937.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Deutscher Bundestag. (2020, 14. Dezember). Kleine Anfrage der Abgeordneten Ulla Jelpke, Dr. 

André Hahn, Gökay Akbulut, Cornelia Möhring, Niema Movassat, Żaklin Nastić, Petra Pau, Mar-

tina Renner, Kersten Steinke, Friedrich Straetmanns, Dr. Kirsten Tackmann und der Fraktion DIE 

LINKE: Umgang mit den Symbolen der syrisch-kurdischen Vereinigungen YPG und YPJ (Drucksa-

che 19/25202). https://dserver.bundestag.de/btd/19/252/1925202.pdf (Abgerufen am 

04.01.2026) 

Deutscher Bundestag – Parlamentsnachrichten. (2023, 31. August). Mögliches Verbot der „Grauen 

Wölfe“ thematisiert [Kurzmeldung hib 622/2023].  https://www.bundes-

tag.de/presse/hib/kurzmeldungen-964186 (Abgerufen am 04.01.2026) 

Deutscher Bundestag. (2024, 9. April). Antwort der Bundesregierung auf die Kleine Anfrage der Ab-

geordneten Gökay Akbulut, Clara Bünger, Petra Pau, Martina Renner und der Gruppe Die Linke: 

Antikurdischer Rassismus in Deutschland (Drucksache 20/10986).  https://dserver.bundes-

tag.de/btd/20/109/2010986.pdf 

Deutsches Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM) (2023). Rassismus und 

seine Symptome. Bericht des Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitors (NaDiRa). 

Berlin. 

Deutsches Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM) (2025): Gewohnt un-

gleich: Rassismus und Wohnverhältnisse. NaDiRa-Monitoringbericht mit Schwerpunkt Wohnen, 

Berlin. 

Die Linke. (2011). Kurdinnen und Kurden in Hessen – Geschichte, Gegenwart und Perspektiven der 

Gleichstellung. Dokumentation der Tagung der Fraktion DIE LINKE im Hessischen Landtag mit 

Unterstützung der Rosa-Luxemburg-Stiftung Hessen und YEK-KOM e. V.  https://www.links-

fraktion-hessen.de/fileadmin/lf/Publikationen/20110129_Tagungsdoku_Kurdin-

nen_und_Kurden_in_Hessen.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Dogan, M. (2024). Die Sprachen Dêrsims. In C. Gudehus & A. Husenbeth (Hrsg.). Dersim–Identität 

und Vernichtung (S. 55-80). Psychosozial-Verlag. 

Durgun, T. (2025). »Mama, bitte lern Deutsch«: Unser Eingliederungsversuch in eine geschlossene 

Gesellschaft. Knaur. 

https://www.spiegel.de/politik/ruhig-schlafen-a-33308c79-0002-0001-0000-000013529771
https://www.spiegel.de/politik/ruhig-schlafen-a-33308c79-0002-0001-0000-000013529771
https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Bevoelkerungsstand/Tabellen/bevoelkerung-altersgruppen-deutschland.html
https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Bevoelkerungsstand/Tabellen/bevoelkerung-altersgruppen-deutschland.html
https://dserver.bundestag.de/btd/12/004/1200487.pdf
https://dserver.bundestag.de/btd/17/049/1704937.pdf
https://dserver.bundestag.de/btd/17/049/1704937.pdf
https://dserver.bundestag.de/btd/19/252/1925202.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.bundestag.de/presse/hib/kurzmeldungen-964186?utm_source=chatgpt.com
https://www.bundestag.de/presse/hib/kurzmeldungen-964186?utm_source=chatgpt.com
https://dserver.bundestag.de/btd/20/109/2010986.pdf
https://dserver.bundestag.de/btd/20/109/2010986.pdf
https://www.linksfraktion-hessen.de/fileadmin/lf/Publikationen/20110129_Tagungsdoku_Kurdinnen_und_Kurden_in_Hessen.pdf
https://www.linksfraktion-hessen.de/fileadmin/lf/Publikationen/20110129_Tagungsdoku_Kurdinnen_und_Kurden_in_Hessen.pdf
https://www.linksfraktion-hessen.de/fileadmin/lf/Publikationen/20110129_Tagungsdoku_Kurdinnen_und_Kurden_in_Hessen.pdf


Münchner Kurd*innen   

 

74 
 

Düzel, D. (2006). Zwischen Inklusion und Exklusion? Die zweite Generation von Jugendlichen kurdi-

scher Herkunft in der Bundesrepublik. GRIN-Verlag. 

Düzel, D. (2014). Kurdische Jugendliche in Deutschland zwischen Inklusion und Exklusion: Eine se-

kundäranalytische Studie. Disserta Verlag.  

El-Hitami, H. (2024, 20. Dezember). Gegen das Stigma. Amnesty International Journal. 

https://www.amnesty.de/informieren/amnesty-journal/deutschland-kurden-unterdrue-

ckung-buch-Schamberger-Glasner-Hummel-Morres-gegen-das-stigma (Abgerufen am 

04.01.2026) 

El-Mafaalani, A., Waleciak, J., & Weitzel, G. (2023). Tatsächliche, messbare und subjektiv wahrge-

nommene Diskriminierung. In A. Scherr, A. C. Reinhardt., A. El-Mafaalani (Hrsg.). Handbuch Dis-

kriminierung. (S. 95–213). Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-42800-6_10 

Engin, K. (2019). Kurdische Migrant_innen in Deutschland: Lebenswelten – Identität – politische 

Partizipation. Kassel University Press. 

EvH RWL. (2025). Ethik-Kodex für die Forschung an der Evangelischen Hochschule Rheinland-West-

falen-Lippe (EvH RWL). https://www.evh-bochum.de/ethik-kodex.html?file=files/Dateiab-

lage/forschen/Ethik-Kodex/Ethik_Kodex.pdf&cid=8269 (Abgerufen am 04.01.2026) 

Fischer-Uebler, A. (2025). „Sag mir, wer du bist“ – Identität als Schlüssel zum Recht: Hürden für die 

Identitätsklärung aus menschenrechtlicher Perspektive (Analyse / Deutsches Institut für Men-

schenrechte). Deutsches Institut für Menschenrechte. https://nbn-resol-

ving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-104155-3 (Abgerufen am 04.01.2026) 

Foroutan, N. (2021). Die postmigrantische Gesellschaft: Ein Versprechen der pluralen Demokratie. 

transcript Verlag. 

Fröhlich, W. (2021). Hasskriminalität in München: Vorurteilskriminalität und ihre individuellen und 

kollektiven Folgen. SIM – Sozialwissenschaftliches Institut München. 

Fröhlich, W., & Ganser, C. (2023). München-Monitor 2022. Facetten von Gruppenbezogener Men-

schenfeindlichkeit, Demokratiezufriedenheit und Diskriminierungserfahrungen in München 

(Lang- und Kurzfassung). Institut für Soziologie (LMU) & SIM. 

Genocide Alert e.V. (o. J.). Die Anfal-Operation gegen die Kurden im Irak (1988-1989).  

https://www.genocide-alert.de/projekte/deutschland-und-massenverbrechen/kurden-im-

irak/#_edn14 (Abgerufen am 04.01.2026) 

Ghaderi, Ç. (2014). Politische Identität – Ethnizität – Geschlecht. Selbstverortungen politisch aktiver 

MigrantInnen (Studien zur Migrations- und Integrationspolitik). Springer VS. 

Ghaderi, Ç. (2019). Von Fremden zu Bürgern – Subjektstrategien, Ethnizitätsimaginationen und 

Geschlechterentwürfe politisch aktiver Kurd_innen in Deutschland. In K., Engin (Hrsg.), Kurdi-

sche Migration in Deutschland (S. 41–61). Kassel University Press. 

Ghaderi, Ç. (2025). Wer sind Kurd*innen? In Ç. Ghaderi & E. Almstadt (Hrsg.), Antikurdischer Ras-

sismus im Fokus (S. 21–39). Springer VS. 

Ghaderi, Ç. (2025a). (Un-)sichtbare Verletzungen – Erfahrungen, Erscheinungsformen und Bewäl-

tigungsstrategien antikurdischen Rassismus. In Ç. Ghaderi & E. Almstadt (Hrsg.), Antikurdi-

scher Rassismus im Fokus (S. 41–81). Springer VS. 

Ghaderi, Ç. (2025b). Mehrdimensionale Sprachlosigkeit – ein vielschichtiges Phänomen im Kon-

text des Antikurdischen Rassismus, oder: „Du hast keine Sprache, euch gibt es nicht.“ In Yekmal 

e. V., Centrum für intersektionale Diversität (Hrsg.), Kurdisches Leben in Deutschland: Eine (un-

)sichtbare Realität zwischen Rassismus, Marginalisierung und (Nicht-)Anerkennung (S. 12–47). 

Beltz Juventa. 

https://www.amnesty.de/informieren/amnesty-journal/deutschland-kurden-unterdrueckung-buch-Schamberger-Glasner-Hummel-Morres-gegen-das-stigma
https://www.amnesty.de/informieren/amnesty-journal/deutschland-kurden-unterdrueckung-buch-Schamberger-Glasner-Hummel-Morres-gegen-das-stigma
https://www.evh-bochum.de/ethik-kodex.html?file=files/Dateiablage/forschen/Ethik-Kodex/Ethik_Kodex.pdf&cid=8269
https://www.evh-bochum.de/ethik-kodex.html?file=files/Dateiablage/forschen/Ethik-Kodex/Ethik_Kodex.pdf&cid=8269
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-104155-3
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-104155-3
https://www.genocide-alert.de/projekte/deutschland-und-massenverbrechen/kurden-im-irak/#_edn14
https://www.genocide-alert.de/projekte/deutschland-und-massenverbrechen/kurden-im-irak/#_edn14


Münchner Kurd*innen   

 

75 
 

Ghaderi, Ç. & Almstadt, E. (2023). Kurden in Deutschland (Mediendienst Integration). https://me-

diendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MEDIENDIENST_Expertise_Kur-

den_in_Deutschland.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Ghaderi, Ç. & Almstadt, E. (Hrsg.). (2025a). Antikurdischer Rassismus im Fokus.  Springer VS. 

Ghaderi, Ç. & Almstadt, E. (2025b). Medien als Orte der (Ko-)Konstruktion und Legitimation sozi-

aler Ordnungen. In Ç. Ghaderi & E. Almstadt (Hrsg.), Antikurdischer Rassismus im Fokus (S. 83–

110).  Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-48809-3_4 

Ghaderi, F. (2023). Jin, Jiyan, Azadi and the historical erasure of Kurds. International Journal of 

Middle East Studies, 55(4), 718–723. 

Gomolla, M. (2023). Direkte und indirekte, institutionelle und strukturelle Diskriminierung. In A., 

Scherr, A. C. Reinhardt, & A. El-Mafaalani. (Hrsg.), Handbuch Diskriminierung (S. 171–194). 

Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-42800-6_9 

Grebe, J. (2017). Die Bedeutung von Selbstreflexivität in der Rüstungsexportpolitik für die deut-

sche Außen- und Sicherheitspolitik. Sicherheit und Frieden (S+F) / Security and Peace, 35(4), 

185–190. 

Gudehus, C., & Husenbeth, A. (Hrsg.). (2024). Dersim – Identität und Vernichtung. Psychosozial-

Verlag. 

Gürbey, G. (1999). Auswirkungen des türkischen Kurdenkonflikts auf die Beziehungen von Tür-

kInnen, KurdInnen und Deutschen in der Bundesrepublik Deutschland. In NAVEND – Zentrum 

für Kurdische Studien e. V. (Hrsg.), KurdInnen in der Bundesrepublik Deutschland. Ein Handbuch 

(S. 183–200).  NAVEND – Zentrum für Kurdische Studien e. V. 

Gürbey, G. (2018). Türkische Militäroffensiven in Syrien. Südosteuropa Mitteilungen, (03), 44-61. 

Gürbey, G. (2023). Die türkische Außenpolitik unter Präsident Erdoğan: Zwischen hegemonialen 

Machtansprüchen, geopolitischen und internen Zwängen. Südosteuropa Mitteilungen, 63(05), 

17-30. 

Hajo, S., Borck, C., Savelsberg, E., & Doğan, S. (2004). Gender in Kurdistan und der Diaspora. Unrast 

Verlag. 

Hall, S. (1994). Das Spektakel der “Anderen”. In J. Kovisto & A. Merkens (Hrsg.), Ideologie, Identität, 

Respräsentation. Ausgewählte Schriften 4 (S. 108-166). Argument. 

Hall, S. (2024). Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation. Suhrkamp. 

Hanrath, J. (2012). Transnationale Migrantengruppen und der Transport von Konflikten – Das Bei-

spiel Türken und Kurden in Berlin (INEF-Report 105/2012). Institut für Entwicklung und Frie-

den (INEF), Universität Duisburg-Essen. 

Hassanpour, A., Sheyholislami, J. & Skutnabb-Kangas, T. (2012). Introduction. Kurdish: Linguicide, 

resistance and hope. International Journal of the Sociology of Language, 2012(217), 1–18. 

https://doi.org/10.1515/ijsl-2012-0047 

Henning, B. (2018): Narratives of the History of the Ottoman-Kurdish Bedirhani Family in Impe-

rial and Post-Imperial Contexts: Continuities and Changes. University of Bamberg Press. 

https://doi.org/10.20378/irbo-50996 

Herd, P., & Moynihan, D. P. (2019). Administrative burden: Policymaking by other means. Russell 

Sage Foundation. 

Hess, S. (2015). Politiken der (Un)Sichtbarmachung – Eine Kritik der Wissens- und Bilderproduk-

tionen zu Migration. In E. Yildiz & M. Hill (Hrsg.), Nach der Migration. Postmigrantische Perspek-

tiven jenseits der Parallelgesellschaft (S. 49–64). transcript Verlag. 

Hoffmeyer-Zlotnik, J. H. P., Beckmann, K., Czajka, S., Glemser, A., Heckel, C., Klumpe, B., Schneider, 

S. L., Schoen, A., Tran, N. H., & GESIS – Leibniz-Institut für Sozialwissenschaften. (2024). 

https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MEDIENDIENST_Expertise_Kurden_in_Deutschland.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MEDIENDIENST_Expertise_Kurden_in_Deutschland.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MEDIENDIENST_Expertise_Kurden_in_Deutschland.pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-48809-3_4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-42800-6_9


Münchner Kurd*innen   

 

76 
 

Demographische Standards: Ausgabe 2024 – Eine gemeinsame Empfehlung des ADM, ASI und des 

Statistischen Bundesamtes (31. Aufl.). https://doi.org/10.21241/ssoar.94099 

Hofmann, T. (2024). Wiederholter Genozid in Dersim im historischen Kontext und Vergleich. In C. 

Gudehus & A. Husenbeth(Hrsg.), Dersim – Identität und Vernichtung (S. 169–184). Psychoso-

zial-Verlag. 

Hößl, S. E. (2019, 30. August). Diskriminierung und Radikalisierung: Zwei Seiten einer Medaille!? 

Bundeszentrale für politische Bildung (bpb) – Infodienst Radikalisierungsprävention.  

https://www.bpb.de/themen/infodienst/295672/diskriminierung-und-radikalisierung/ 

(Abgerufen am 04.01.2026) 

Hu, L. T., & Bentler, P. M. (1999). Cutoff criteria for fit indexes in covariance structure analysis: 

Conventional criteria versus new alternatives. Structural Equation Modeling: A Multidiscipli-

nary Journal, 6(1), 1–55. https://doi.org/10.1080/10705519909540118 

Human Rights Watch. (1993). Genocide in Iraq: The Anfal Campaign against the Kurds. New York: 

Human Rights Watch.  https://www.refworld.org/reference/coun-

tryrep/hrw/1993/en/91717 (Abgerufen am 04.01.2026) 

IAKR e. V. (2025). Jahresbericht: Vorfälle von antikurdischem Rassismus in Deutschland 2024.  

https://antikurdischer-rassismus.de/jahresbericht-antikurdischer-rassismus-2024/ 

(Abgerufen am 04.01.2026) 

International Association of Genocide Scholars. (2023, 3. November). Resolution to declare that 

massacres and persecution of Iraqi Kurds were crimes of genocide and crimes against humanity. 

https://genocidescholars.org/wp-content/uploads/2023/11/IAGS-Resolution-Kurdish-Ge-

nocide-2023.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Kaya, O. (2025). The intergenerational transmission of collective action within the Kurdish dias-

pora in Switzerland: An analysis of socio-political dynamics. Current Psychology, 44, 9648–

9663. https://doi.org/10.1007/s12144-025-07724-z  

Keilson, H. (1991). Sequentielle Traumatisierung bei Kindern. Ergebnisse einer Follow-up-Unter-

suchung. In Stoffels, H. (Hrsg.), Schicksale der Verfolgten: Psychische und somatische Auswirkun-

gen von Terrorherrschaft (S. 98–109). Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-642-51871-

3_8  

Kelava, A., Schermelleh-Engel, K., & Mayer, A. (2020). Latent-State-Trait-Theorie (LST-Theorie). 

In H. Moosbrugger & A. Kelava (Hrsg.), Testtheorie und Fragebogenkonstruktion (3. Aufl., S. 

687–711). Springer. 

Kelle, U. (2010). The development of categories: Different approaches in grounded theory. In A.  

Bryant & K. Charmaz, (Hrsg.), The Sage handbook of grounded theory (S. 191–213). Sage. 

Khan, M. M. R. (1963). The concept of cumulative trauma. The Psychoanalytic Study of the Child, 

18(1), 286–306. https://doi.org/10.1080/00797308.1963.11822932 

Khan, M. M. R. (1997). Das kumulative Trauma. In M. M. R. Khan (Hrsg.), Selbsterfahrung in der 

Therapie. Theorie und Praxis (S. 50–70). Klotz. 

Kirlidokme, B. (2024, 15. Dezember). Rüstungsexporte an die Türkei: Waffen aus Deutschland für 

Angriffe auf Kurdengebiete? Frankfurter Rundschau. https://www.fr.de/politik/erdogan-waf-

fen-aus-deutschland-fuer-angriffe-auf-kurdengebiete-tuerkei-93467900.html (Abgerufen am 

04.01.2026) 

Kizilhan, J. I. (2018). Überlegungen zur transgenerationalen Transmission von Traumatisierungen 

und Traumabehandlung. Trauma & Gewalt, 12(3), 202–212. 

Kizilhan, J. I., Noll-Hussong, M., & Wenzel, T. (2021). Transgenerational transmission of trauma 

across three generations of Alevi Kurds. International Journal of Environmental Research and 

Public Health, 19(1), 81, 1-15. 

https://doi.org/10.21241/ssoar.94099
https://www.bpb.de/themen/infodienst/295672/diskriminierung-und-radikalisierung/?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1080/10705519909540118
https://www.refworld.org/reference/countryrep/hrw/1993/en/91717
https://www.refworld.org/reference/countryrep/hrw/1993/en/91717
https://antikurdischer-rassismus.de/jahresbericht-antikurdischer-rassismus-2024/
https://genocidescholars.org/wp-content/uploads/2023/11/IAGS-Resolution-Kurdish-Genocide-2023.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://genocidescholars.org/wp-content/uploads/2023/11/IAGS-Resolution-Kurdish-Genocide-2023.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1007/978-3-642-51871-3_8
https://doi.org/10.1007/978-3-642-51871-3_8
https://www.fr.de/politik/erdogan-waffen-aus-deutschland-fuer-angriffe-auf-kurdengebiete-tuerkei-93467900.html
https://www.fr.de/politik/erdogan-waffen-aus-deutschland-fuer-angriffe-auf-kurdengebiete-tuerkei-93467900.html


Münchner Kurd*innen   

 

77 
 

Küpeli, I. (2025). Graue Wölfe: Türkischer Rechtsextremismus in Deutschland. Unrast Verlag. 

Landeshauptstadt München. (2024). Statistische Daten zur Münchner Bevölkerung. 

https://stadt.muenchen.de/infos/statistik-bevoelkerung.html (Abgerufen am 20.10.2025) 

Landeshauptstadt München. (o. J.). Die Münchner Stadtbezirke. https://stadt.muenchen.de/rat-

haus/daten-fakten/bezirke.html (Abgerufen am 05.01.2026) 

Leiner, D. J. (2024). SoSci Survey (Version 3.5.01). https://www.soscisurvey.de (Abgerufen am 

04.01.2026) 

Liedhegener, A., Pickel, G., Odermatt, A., Yendell, A. & Jaeckel, Y. (2019). Wie Religion “uns” trennt 

– und verbindet: Befunde einer Repräsentativbefragung zur gesellschaftlichen Rolle von reli-

giösen und sozialen Identitäten in Deutschland und der Schweiz 2019. KONID-Survey-Bericht. 

https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-ver-

bindet.pdf (Abgerufen am 08.01.2026) 

Kurban, D. (2013). Kein Fahrplan für den Frieden. Erdoğans Demokratiepaket enttäuscht kurdi-

sche Erwartungen. SWP-Aktuell 2013/A 71, 09.12.2013, S. 8. https://www.swp-ber-

lin.org/publications/products/aktuell/2013A71_kun.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Lüdecke, D. (2025). Package ‘ggeffects’. https://cran.r-project.org/web/packages/ggeffects/ggef-

fects.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

McDowall, D. (2021). Introduction: Kurdish identity and social formation. In ders. A modern his-

tory of the Kurds (S. 1–20). I. B. Tauris. https://doi.org/10.5040/9780755600762.ch-001 

Mecheril, P. (2003). Prekäre Verhältnisse: Über natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zugehörigkeit. 

Waxmann Verlag. 

medico international. (o. J.). Halabdscha. Abgerufen am 6. November 2025 von https://www.me-

dico.de/halabdscha-14658 (Abgerufen am 04.01.2026) 

Mediendienst Integration. (2025a). Kurdische Geflüchtete in Deutschland: Asyl-Erstanträge von 

Personen mit kurdischer Volkszugehörigkeit (2010–2024) [Grafik]. https://mediendienst-in-

tegration.de/artikel/kurden-in-deutschland.html (Abgerufen am 04.01.2026) 

Mediendienst Integration. (2025b, Oktober). Staatenlose in Deutschland. https://mediendienst-

integration.de/migration/staatenlose.html (Abgerufen am 04.01.2026) 

Mediendienst Integration (2021, März). Infopapier Antimuslimischer Rassismus in Deutschland: 

Zahlen und Fakten. https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Infopapier_Anti-

muslimischer_Rassismus.pdf#PAGE=3 (Abgerufen am 04.01.2026) 

Meixner, W., & Yıldız, E. (Hrsg.). (2025). Heimat sind wir! Mehr- und weltheimische Perspektiven in 

der postmigrantischen Gesellschaft (1. Aufl.). transcript Verlag. 

Mey, G., & Mruck, K. (2020). Grounded-Theory-Methodologie. In Mey, G. & Mruck, K. (Hrsg.), Hand-

buch Qualitative Forschung in der Psychologie (S. 513–535). Springer. 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-26887-9_46 

Mohammadpour, A. (2024). Decolonizing voices from Rojhelat: Gender-othering, ethnic erasure, 

and the politics of intersectionality in Iran. Critical Sociology, 50(1), 85–106. 

Montiel, M. (2024). A Hidden Struggle: Oppressed minorities in Iran have gone unnoticed by the Ira-

nian people; how has the Women, Life, Freedom brought awareness to their fight?  Scalar. 

https://scalar.usc.edu/works/woman-life-freedom-uprising-/a-hidden-struggle (Abgerufen 

am 04.01.2026)  

Morgan, J., & Kelly, N. J. (2025). Ethnoracial Hierarchies and Democratic Commitments. Perspec-

tives on Politics, 23(3), 822–846. doi:10.1017/S1537592724002135 

Müller, M. (2024). Kein Pass. Nirgends? Politische, rechtliche und verwaltungspraktische Ansätze im 

Umgang mit Staatenlosigkeit (SVR-Studie 2024-3). Sachverständigenrat für Integration und 

https://www.soscisurvey.de/
https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf
https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf
https://doi.org/10.5040/9780755600762.ch-001
https://www.medico.de/halabdscha-14658?utm_source=chatgpt.com
https://www.medico.de/halabdscha-14658?utm_source=chatgpt.com
https://mediendienst-integration.de/artikel/kurden-in-deutschland.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/kurden-in-deutschland.html
https://mediendienst-integration.de/migration/staatenlose.html
https://mediendienst-integration.de/migration/staatenlose.html
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Infopapier_Antimuslimischer_Rassismus.pdf#PAGE=3
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Infopapier_Antimuslimischer_Rassismus.pdf#PAGE=3


Münchner Kurd*innen   

 

78 
 

Migration gGmbH. https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2024/08/SVR-Stu-

die_Kein-Pass.-Nirgends_barrierefrei.pdf (Abgerufen am 04.01.2026) 

Narimani, P. (2014). Zustimmung als Prozess: Informiertes Einverständnis in der Praxisforschung 

mit von Ausweisung bedrohten Drogenabhängigen. In H. von Unger, P. Narimani, & R. M’Bayo, 

(Hrsg.), Forschungsethik in der qualitativen Forschung: Reflexivität, Perspektiven, Positionen (S. 

41–58). Springer. 

NAVEND – Kurdisches Informations- und Dokumentationszentrum e. V (Hrsg.). (2003). Kommu-

nalpolitischer Ratschlag: Integration und Partizipation in der Kommune am Beispiel der KurdIn-

nen. Dokumentation der Tagungsreihe (NAVEND-Dokumentationsreihe Nr. 12). NAVEND – Kur-

disches Informations- und Dokumentationszentrum e. V. 

NAVEND – Kurdisches Informations- und Dokumentationszentrum e. V. (Hrsg.). (1997). Kurdi-

sche Vornamen (Schriftenreihe Bd. 1). NAVEND – Kurdisches Informations- und Dokumenta-

tionszentrum e. V. 

Nicola, S-L. (2023). Tod in der Luft. Der Giftgasangriff auf Halabdscha am 16. März 1988. 

https://doi.org/10.48727/opus4-630 (Abgerufen am 04.01.2026) 

O’Connor, F., & Burç, R. (2020). Endangered future: Yezidis in post-genocide Iraq and the need for 

international support (PRIF Spotlight 3).  PRIF. 

Özdoğan, M., Büchl, C., Dannenbeck, C. (2023). Antimuslimischer Rassismus und rassismuskriti-

sche professionelle Handlungskompetenz in pädagogischen Kontexten. In M. Mittertrainer, K. 

Oldemeier, B. Thiessen (Hrsg.), Diversität und Diskriminierung. Sozialer Wandel und Kohäsions-

forschung (S. 237–260). Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-40316-4_14  

Olivares, D. (2023, 3. Dezember). Zahl der Asylbewerber gestiegen: Warum immer mehr Türken 

in Deutschland Schutz suchen. Tagesschau. https://www.tagesschau.de/inland/innenpoli-

tik/asylantraege-tuerken-deutschland-100.html (Abgerufen am 04.01.2026) 

Omarkhali, K. (2016). Transformations in the Yezidi tradition after the ISIS attacks: An interview 

with Ilhan Kizilhan. Kurdish Studies, 4(2), 148–154. 

Ortner, M., & Kökten, R. (2025). Rechtsextremismus transnational betrachtet: Das Forschungspro-

jekt zur Ülkücü-Bewegung in Bayern stellt sich vor. RadiX – Zeitschrift für Radikalisierungs-

forschung und Prävention, 2(2025), 1–21. 

Piwoni, E. (2023). Improving the study of responses to experiences of ethnoracial exclusion—a 

heuristic for comparative qualitative research. Ethnic and Racial Studies, 46(1), 97–118. 

https://doi.org/10.1080/01419870.2022.2059386  

Piwoni, E. (2024). Comprehending and sensing racism: how Germans of migrant background 

make sense of experiences of ethnoracial exclusion. Journal of Ethnic and Migration Studies, 

50(12), 2783–2802. https://doi.org/10.1080/1369183X.2024.2316635   

Polanz, L., & Seeman, L. (2023, 14. Dezember). Gebrochenes Versprechen: Abschiebung von Jesi-

den. Tagesschau. https://www1.wdr.de/daserste/monitor/sendungen/gebrochenes-verspre-

chen-abschiebung-von-jesiden-100.html  

Polat, A. (2013): Traumatisierung und Sozialisation – wie werden Verfolgungserfahrungen inner-

familiär tradiert? In Migration und Soziale Arbeit, 35(4), 370-380. 

Pöge, A. (2008). Personal Codes “reloaded”. Methods, Data, Analyses, 2(1), 59–70. 

https://doi.org/10.12758/mda.2008.003 

Pro Asyl. (2024, 12. Januar). In der Türkei verfolgt, von Deutschland abgelehnt: Kurdinnen brau-

chen Schutz! https://www.proasyl.de/news/in-der-tuerkei-verfolgt-in-deutschland-abge-

lehnt-kurdinnen-brauchen-schutz/ (Abgerufen am 04.01.2026) 

Przyborski, A., & Wohlrab-Sahr, M. (2014). Qualitative Sozialforschung: Ein Arbeitsbuch (4., erwei-

terte Aufl.). Oldenbourg Wissenschaftsverlag. 

https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2024/08/SVR-Studie_Kein-Pass.-Nirgends_barrierefrei.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2024/08/SVR-Studie_Kein-Pass.-Nirgends_barrierefrei.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1007/978-3-658-40316-4_14
https://www.tagesschau.de/inland/innenpolitik/asylantraege-tuerken-deutschland-100.html
https://www.tagesschau.de/inland/innenpolitik/asylantraege-tuerken-deutschland-100.html
https://doi.org/10.1080/01419870.2022.2059386
https://doi.org/10.1080/1369183X.2024.2316635
https://www1.wdr.de/daserste/monitor/sendungen/gebrochenes-versprechen-abschiebung-von-jesiden-100.html
https://www1.wdr.de/daserste/monitor/sendungen/gebrochenes-versprechen-abschiebung-von-jesiden-100.html
https://doi.org/10.12758/mda.2008.003
https://www.proasyl.de/news/in-der-tuerkei-verfolgt-in-deutschland-abgelehnt-kurdinnen-brauchen-schutz/
https://www.proasyl.de/news/in-der-tuerkei-verfolgt-in-deutschland-abgelehnt-kurdinnen-brauchen-schutz/


Münchner Kurd*innen   

 

79 
 

Radpey, L. (2022). Kurdistan on the Sèvres Centenary: How a Distinct People Became the World’s 

Largest Stateless Nation. Nationalities Papers, 50(6), 1187–1216. 

https://doi.org/10.1017/nps.2021.32 

Rodriguez, N., Flores, R. T., & Scholaske, L. (2024). Development and validation of the Ethnic-Ra-

cial Discrimination Stress Inventory (ERDSI) for Mexican-origin U.S. adults and Turkish-origin 

German adults. Cultural Diversity & Ethnic Minority Psychology, 30(4), 647–676. 

https://doi.org/10.1037/cdp0000685 

Röhn, T. (2017, 19. März). Erdogan-Gegner erleben im türkischen Konsulat böse Überraschung.  

Welt.  https://www.welt.de/politik/deutschland/article162961336/Erdogan-Gegner-erle-

ben-im-tuerkischen-Konsulat-boese-Ueberraschung.html (Abgerufen am 04.01.2026) 

Rommelspacher, B. (2011). Was ist eigentlich Rassismus? In C. Melter & P. Mecheril (Hrsg.), Ras-

sismuskritik. Band 1: Rassismustheorie und -forschung (2. Aufl., S. 25–38). Wochenschau Verlag.  

Rothberg, M. (2009). Multidirectional memory: Remembering the Holocaust in the age of decoloni-

zation. Stanford University Press. 

Said, E. (1978/2021). Orientalism: Western concepts of the Orient. Pantheon. 

Salih, K. (2025). The Palgrave Handbook of Kurdish Genocides. Springer Nature Switzerland. 

Sangalang, C. C., & Vang, C. (2017). Intergenerational trauma in refugee families: A systematic re-

view. Journal of Immigrant and Minority Health, 19(3), 745–754. 

Scheufele, B., & Brosius, H.-B. (2002). Die Qualität der Kurden-Berichterstattung: Gibt es einen 

Zusammenhang mit fremdenfeindlicher Gewalt? In A. Baum & S. J. Schmidt (Hrsg.), Fakten und 

Fiktionen. Über den Umgang mit Medienwirklichkeiten (Schriftenreihe der Deutschen Gesell-

schaft für Publizistik- und Kommunikationswissenschaft, S. 114–126). UVK. 

Scheufele, B., & Brosius, H.-B. (2004). Fremdenfeindlichkeit durch Berichterstattung über Gewalt 

von „Fremden“ am Beispiel der Kurden. In NAVEND – Zentrum für Kurdische Studien e. V. 

(Hrsg.), Kurden und Medien. Ein Beitrag zur gleichberechtigten Akzeptanz und Wahrnehmung 

von Kurden in den Medien (S. 41–72). NAVEND – Zentrum für Kurdische Studien e. V. 

Schleimer, S. M. (2019). Zur Integration von kurdischen Kindern und Jugendlichen in Deutschland: 

Eine Annäherung aus der Perspektive der Diversity-Pädagogik. In K. Engin (Hrsg.), Kurdische 

Migrant_innen in Deutschland: Lebenswelten – Identität – politische Partizipation (S. 83–99). 

Kassel University Press. 

Schmidt, S. (1998). Kurdisch-sein und nicht-sein: Einblicke in Selbstbilder von Jugendlichen kurdi-

scher Herkunft. Eine Bonner Studie. NAVEND – Zentrum für Kurdische Studien e. V. 

Schmidt, S. (2000). Kurdisch-sein mit deutschem Pass: Formale Integration, kulturelle Identität und 

lebensweltliche Bezüge von Jugendlichen kurdischer Herkunft in Nordrhein-Westfalen. NAVEND 

– Zentrum für Kurdische Studien e. V. 

Schmidt, D. (2016). Die deutsche Rüstungsexportpolitik: Wer Waffen liefert, heizt Kriege an und 

treibt Menschen in die Flucht. PROKLA – Zeitschrift für Kritische Sozialwissenschaft, 46(183), 

267–288. https://doi.org/10.32387/prokla.v46i183.113 

Schütze, F. (2022). Die Ordnungsstruktur beim autobiografischen Stegreiferzählen und dazu im 

Gegensatz das Unordnungsphänomen der paläologischen Konfundierung und sein Erkenntnis-

potential. In K. Bromberg & K. Kraimer (Hrsg.), Dem Phänomen auf der Spur (S. 79–131). Sprin-

ger VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-36496-0_5 

Seidlitz, K. (2020). Musik & politischer Konflikt aus der Türkei: Kurdische, alevitische und linke Musik 

in Deutschland (Kultur und soziale Praxis). transcript Verlag. 

Sembol, A. (2012). Türkische Ultranationalisten in München. In M. Buschmüller (Hrsg.), Heimat-

liebe, Nationalstolz und Rassismus – Einzelmeinungen oder Trend? Extrem rechte politische 

https://doi.org/10.1037/cdp0000685
https://www.welt.de/politik/deutschland/article162961336/Erdogan-Gegner-erleben-im-tuerkischen-Konsulat-boese-Ueberraschung.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/article162961336/Erdogan-Gegner-erleben-im-tuerkischen-Konsulat-boese-Ueberraschung.html
https://doi.org/10.32387/prokla.v46i183.113
https://doi.org/10.1007/978-3-658-36496-0_5


Münchner Kurd*innen   

 

80 
 

Weltanschauungen von Migrant_innen (in München). Teil 3: Beispiele ethnisch nationalistischer 

rechtspopulistischer Gruppen von Migrant_innen in München (S. 36–58). firm. 

Sembol, A. (2016). Die ultranationalistische türkische Ülkücü-Bewegung am Beispiel Bayern. firm. 

Sentürk, H. (2022). The politics of dance and the poetics of space: Kurdish dances in Germany (Dis-

sertation, Universität Göttingen).  http://dx.doi.org/10.53846/goediss-9894 

Sheyholislami, J. (2015). The language varieties of the Kurds. The Kurds – History, Religion, Lan-

guage, Politics. Austrian Federal Ministry of the Interior. 

Shooman, Y. (2014). „... weil ihre Kultur so ist“ - Narrative des antimuslimischen Rassismus. 

transcript Verlag. 

Shooman, Y. (2016). Antimuslimischer Rassismus – Ursachen und Erscheinungsformen. Informa-

tions- und Dokumentationszentrum für Antirassismusarbeit e.V. (IDA). 

Siouti, I., Spies, T., Tuider, E., Unger, H. v., & Yildiz, E. (Hrsg.) (2022). Othering in der postmigranti-

schen Gesellschaft: Herausforderungen und Konsequenzen für die Forschungspraxis (Postmig-

rantische Studien, 12). transcript Verlag. https://doi.org/10.14361/9783839463086 

Six-Hohenbalken, M. (2016). ‘We do really need Hollywood’: Filmmaking and remembrance of 

acts of genocide in the Kurdish transnation. In M. Palmberger & J. Tošić (Hrsg.), Memories on 

the move: Migration, diasporas and citizenship (S. 157–183). Palgrave Macmillan. 

https://doi.org/10.1057/978-1-137-57549-4_7 

Six-Hohenbalken, M. (2017). Remembering the poison gas attack on Halabja: Questions of repre-

sentations in the emergence of memory on genocide. In F. Moradi, R. Buchenhorst & M. Six-

Hohenbalken (Hrsg.), Memory and genocide: On what remains and the possibility of representa-

tion (S. 75–90).  Routledge. 

Six-Hohenbalken, M. (2019). May I be a sacrifice for my grandchildren—Transgenerational trans-

mission and women’s narratives of the Yezidi ferman. Dialectical Anthropology, 43(2), 161–

183. 

Spielhaus, R. (2013). Muslime in der Statistik. Wer ist Muslim und wenn ja wie viele? Ein Gutach-

ten im Auftrag des Mediendienst Integration, Berlin. Unter: https://mediendienst-integra-

tion.de/fileadmin/Dateien/Muslime_Spielhaus_MDI.pdf ((Abgerufen am 04.01.2026) 

Spivak, Gayatri Ch. (2008 [1988]). Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne Arti-

kulation. Turia + Kant. 

Straub, J. (2014). Verletzungsverhältnisse: Erlebnisgründe, unbewusste Tradierungen und Gewalt 

in der sozialen Praxis. Zeitschrift für Pädagogik, 60(1), 74–95. 

Suárez, A. R. & Ritter, P. (2023). Wer erzählt und erinnert Geschichte in der postmigrantischen 

Erinnerungskultur. Psychosozial, 46(4), 115-122. 

SWR. (2025, 5. Februar). Eren Güvercin fordert neue Islam-Politik. Islamische Verbände in Deutsch-

land: Gefährden DİTİB und Co. die Integration? Beitrag von Ulrich Pick. Unter: 

https://www.swr.de/kultur/literatur/islamische-verbaende-in-deutschland-ditib-integra-

tion-tuerkei-eren-guevercin-100.html (Abgerufen am 04.01.2026) 

Taloyan, M., Johansson, S.-E., Sundquist, J., Koctürk, T. O., & Johansson, L. M. (2008). Psychological 

distress among Kurdish immigrants in Sweden. Scandinavian Journal of Public Health, 36(2), 

190–196. https://doi.org/10.1177/1403494807085077 

Tepeli, D. (2023). Alevitisch-sunnitische Konflikte in postmigrantischen Einwanderungsgesell-

schaften: Unmerklich fortwirkende Gewaltfolgen in historischen Figurationen von Etablierten 

und Außenseitern. Trauma, Kultur, Gesellschaft, 1(2023), 69–88. 

https://doi.org/10.30820/2752-2121-2023-2-69 

https://doi.org/10.1057/978-1-137-57549-4_7
https://www.swr.de/kultur/literatur/islamische-verbaende-in-deutschland-ditib-integration-tuerkei-eren-guevercin-100.html
https://www.swr.de/kultur/literatur/islamische-verbaende-in-deutschland-ditib-integration-tuerkei-eren-guevercin-100.html
https://doi.org/10.30820/2752-2121-2023-2-69


Münchner Kurd*innen   

 

81 
 

Tepeli, D. (2024). Alevit*innen und das historische Verletzungsverhältnis mit der türkisch-sunni-

tischen Mehrheitsgesellschaft. In C. Gudehus & A. Husenbeth (Hrsg.), Dersim – Identität und 

Vernichtung (S. 139–166). Psychosozial-Verlag. 

Thielke, N. (2021, 12. Mai). Dachverband klagte wegen Diskriminierung: Corona-Infos kommen 

nicht bei Kurden an. Saarbrücker Zeitung.  

Tornau, J. (2019, 5. Januar). Imame beten für den Sieg. Frankfurter Rundschau.  

https://www.fr.de/rhein-main/imame-beten-sieg-10991274.html (Abgerufen am 

04.01.2026) 

Van Bruinessen, M. (1994). Genocide in Kurdistan? The suppression of the Dersim Rebellion in 

Turkey (1937–38) and the chemical war against the Iraqi Kurds. In G. J. Andreopoulos (Hrsg.), 

Conceptual and historical dimensions of genocide (S. 141–170). University of Pennsylvania 

Press.  

Verkuyten, M., & Brug, P. (2002). Ethnic identity achievement, self-esteem, and discrimination 

among Surinamese adolescents in the Netherlands. Journal of Black Psychology, 28(2), 122–

141. 

Vertovec, S. (2007). Super diversity and its implications. Ethnic and Racial Studies, 30(6), 1024–

1054. 

von Bieberstein, A. (2024). Völkermordleugnung in Deutschland? Transnationale Gewaltge-

schichte, türkischer Nationalismus und postmigrantische Perspektiven auf Erinnerung. Berli-

ner Blätter, 89, 83–97. 

von Unger, H. (2014). Forschungsethik in der qualitativen Forschung: Grundsätze, Debatten und 

offene Fragen. In H. von Unger, P. Narimani & R. M’Bayo (Hrsg.), Forschungsethik in der quali-

tativen Forschung (S. 15–39). Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-04289-9_2 

WAZ NRW. (2023, 30. Dezember). Bochumer Box-Star Kabayel über seine Herkunft: „Ich fühle 

mich deutsch“. Funke Mediengruppe. https://www.waz.de/sport/lokalsport/bochum/ar-

ticle240901140/Agit-Kabayel-ueber-seine-Herkunft-Ich-fuehle-mich-deutsch.html (Abgeru-

fen am 04.01.2026) 

Weßels, B. (2024, 6. November). Kurz und knapp: Politisches Interesse und politische Partizipa-

tion. Bundeszentrale für politische Bildung. https://www.bpb.de/kurz-knapp/zahlen-und-fak-

ten/sozialbericht-2024/553361/politisches-interesse-und-politische-partizipation/ (Abgeru-

fen am 04.01.2026) 

Willinger, K. (2024, 27. März). Lage der Kurden in der Türkei: „Ich will in einem Rechtsstaat le-

ben“. Tagesschau. https://www.tagesschau.de/ausland/asien/tuerkei-kurden-flucht-deutsch-

land-100.html (Abgerufen am 04.01.2026) 

Winkler, N., Kroh, M., & Spiess, M. (2006). Entwicklung einer deutschen Kurzskala zur zweidimen-

sionalen Messung von sozialer Erwünschtheit. DIW Discussion Paper, 579.  

Yekmal e. V. (2025). Kurdisches Leben in Deutschland: Eine (un-)sichtbare Realität zwischen Rassis-

mus, Marginalisierung und (Nicht-)Anerkennung. Beltz Juventa. 

Yener-Roderburg, I. Ö., & Toivanen, M. (2024). Transnational citizenship: political practices of 

Kurdish migrants’ descendants in France and Germany. Citizenship Studies, 28(3), 342–362. 

https://doi.org/10.1080/13621025.2024.2384369 

Yeşil Sincar, D. (2024). Anti-Kurdish racism in Germany: Decolonial perspectives on the German 

education system. South Atlantic Quarterly, 123(4), 862–872. 

Yildiz, E. (2017). Postmigrantische Perspektiven auf Migration, Stadt und Urbanität. In Geisen, T., 

Riegel, C. & Yildiz, E. (Hrsg.), Migration, Stadt und Urbanität (S. 31–52). Springer VS. 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-13779-3_2 

https://www.fr.de/rhein-main/imame-beten-sieg-10991274.html
https://doi.org/10.1007/978-3-658-04289-9_2
https://www.waz.de/sport/lokalsport/bochum/article240901140/Agit-Kabayel-ueber-seine-Herkunft-Ich-fuehle-mich-deutsch.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.waz.de/sport/lokalsport/bochum/article240901140/Agit-Kabayel-ueber-seine-Herkunft-Ich-fuehle-mich-deutsch.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.bpb.de/kurz-knapp/zahlen-und-fakten/sozialbericht-2024/553361/politisches-interesse-und-politische-partizipation/
https://www.bpb.de/kurz-knapp/zahlen-und-fakten/sozialbericht-2024/553361/politisches-interesse-und-politische-partizipation/
https://www.tagesschau.de/ausland/asien/tuerkei-kurden-flucht-deutschland-100.html
https://www.tagesschau.de/ausland/asien/tuerkei-kurden-flucht-deutschland-100.html
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13779-3_2


Münchner Kurd*innen   

 

82 
 

Yildiz, E., & Hill, M. (2015). Nach der Migration: Postmigrantische Perspektiven jenseits der Paral-

lelgesellschaft. transcript Verlag



   

 

83 
 

Anhang A: Weitere quantitative Ergebnisse  
 

Tabelle 5 
Korrelationen - Häufigkeit von erfahrener Diskriminierung in den vergangenen 12 Monaten nach Bereich 

               

Bereich M SD 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 

1. Bildungsbereich 3.36          1.32 1.00**                   

2. Arbeitsleben 2.87 1.33 0.40** 1.00**                  

3. Geschäfte oder im Dienstleis-
tungsbereich 

2.45 1.12 0.30** 0.63** 1.00**                 

4. Gesundheitswesen oder Pfle-
gebereich 

2.30 1.30 0.23* 0.47** 0.58** 1.00**                

5. A mter oder Behörden 2.87 1.53 0.42** 0.35** 0.52** 0.69** 1.00**               

6. Wohnungsmarkt 3.51 1.68 0.42** 0.52** 0.52** 0.43** 0.57** 1.00**              

7. Polizei 3.00 1.69 0.25* 0.30** 0.39** 0.62** 0.66** 0.64** 1.00**             

8. Internet/Soziale Medien 3.23 1.67 0.35** 0.24* 0.37** 0.23* 0.24* 0.35** 0.22 1.00**            

9. Familie/Haushalt 1.75 1.30 0.12 0.25* 0.16 0.00 -0.03 -0.05 -0.07 0.06 1.00**           

10. Sportveranstaltung 2.15 1.31 0.20 0.35** 0.51** 0.44** 0.51** 0.45** 0.50** 0.20 0.12 1.00**          

11. Demonstration 3.11 1.65 0.28* 0.15 0.42** 0.26* 0.35** 0.25* 0.30** 0.46** 0.13 0.42** 1.00**         

12. Volksfest 2.46 1.56 0.28* 0.23 0.52** 0.54** 0.59** 0.42** 0.43** 0.33** 0.12 0.40** 0.57** 1.00**        

13. Sport- oder andere Vereine 2.17 1.26 0.24 0.52** 0.47** 0.57** 0.51** 0.48** 0.49** 0.21 0.12 0.72** 0.31* 0.53** 1.00**       

14. O ffentlicher Nahverkehr 2.64 1.31 0.27** 0.34** 0.52** 0.36** 0.34** 0.41** 0.33** 0.39** 0.14 0.37** 0.35** 0.44** 0.38** 1.00**      

15. Diskothek/Club/Bar 2.34 1.46 0.30* 0.37** 0.34** 0.24 0.31* 0.46** 0.20 0.25* 0.20 0.46** 0.17 0.36** 0.53** 0.36** 1.00**     

16. Eigenes Stadtviertel (Straße) 2.11 1.12 0.31** 0.34** 0.34** 0.46** 0.37** 0.15 0.19 0.26* 0.08 0.38** 0.25* 0.34** 0.56** 0.34** 0.37** 1.00**    

17. Anderes Stadtviertel (Straße) 2.27 1.12 0.43** 0.48** 0.52** 0.34** 0.36** 0.41** 0.18 0.22* 0.14 0.32* 0.21 0.24* 0.44** 0.59** 0.31** 0.49** 1.00**   

18. Grünanlage/Park 1.78 1.01 0.28* 0.50** 0.51** 0.57** 0.37** 0.41** 0.42** 0.21 -0.06 0.50** 0.29* 0.45** 0.62** 0.53** 0.46** 0.49** 0.47** 1.00**  

19. Ort, der üblicherweise mit be-
stimmten Gruppen in Verbin-
dung gebracht wird 

1.97 1.22 0.19 0.51** 0.34** 0.37** 0.40** 0.26 0.31* -0.01 0.15 0.51** 0.25 0.19 0.36** 0.38** 0.54** 0.30* 0.34** 0.56** 0.19 

Anmerkung. Item: Bitte geben Sie an, wie häufig Sie in den folgenden Bereichen diskriminiert wurden. Antwortkategorien: 1 = nie, 2 = selten, 3 = manchmal, 4 = oft, 5 = sehr oft, 6 = immer. M = Mittelwert. SD = Standardabweichung. * p < .05. ** p < .01. 

   



   

 

84 
 

 

Abbildung 13 

Anmerkung: n18-29 J. = 65, n30-49 J. = 69, nüber50 J. = 22, nweiblich = 78, nmännlich = 100, njunge Frau = 39, njunger Mann = 29. Lesebei-

spiel: 69.0 % der 18- bis 29-jährigen Kurd*innen geben an, aufgrund des Kurdischseins in den letzten 12 Monaten in 

München Diskriminierung erlebt zu haben. Junge Frauen (82.1 %) geben häufiger an, Diskriminierung aufgrund des Kur-

dischseins erlebt zu haben, als junge Männer (56.6 %). 

 

Abbildung 14 
Anmerkung: n18-29 J.= 65, n30-49 J. = 69, nüber50 J. = 22, nweiblich = 78, nmännlich = 100, njunge Frau = 39, njunger Mann = 29. Lesebei-

spiel: 36.1 % der 18- bis 29-jährigen Kurd*innen geben an, aufgrund des Vor- und/oder Nachnamens in den letzten 12 

Monaten in München Diskriminierung erlebt zu haben.  

 

 

 

 

 

 

82,1

58,6

51

69,2

39,3

53,6

69

0 10 20 30 40 50 60 70 80 90 100

junge Frau (18-29 J.)

junger Mann (18-29 J.)

männlich

weiblich

über 50 J.

30-49 J.

18-29 J.

% Personen

A
lt

e
rs

g
ru

p
p

e
 u

n
d

 G
e

sc
h

le
ch

te
r

Diskriminierung aufgrund des Kurdischseins in den 
letzten 12 Monaten in München

41

33,3

18,8

33,3

14,3

17,9

36,1

0 10 20 30 40 50 60 70 80 90 100

junge Frau (18-29 J.)

junger Mann (18-29 J.)

männlich

weiblich

über 50 J.

30-49 J.

18-29 J.

% Personen

A
lt

e
rg

sr
u

p
p

e
n

 u
n

d
 G

e
sc

h
le

ch
t

Diskriminierung aufgrund des Vor- und/oder Nachnamens in den 
letzten 12 Monaten in München



   

 

85 
 

Tabelle 6 

Weitere soziodemografische Merkmale 

Sprachen der Mutter % Deutsch 42.2 

 % Kurmancî 65.8 

 % Sorani 20.3 

 % Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî) 9.1 

 % Gorani 0 

 % Südkurdisch (Hawrami, Faily) 1.6 

 % Englisch 8.6 

 % Französisch 1.1 

 % Arabisch 14.4 

 % Türkisch 47.1 

 % Persisch 3.2 

 % Andere 2.1 

Sprachen des Vaters % Deutsch 46.0 

 % Kurmancî 70.1 

 % Sorani 22.5 

 % Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî) 12.8 

 % Gorani 0.5 

 % Südkurdisch (Hawrami, Faily) 2.1 

 % Englisch 5.3 

 % Französisch 0.5 

 % Arabisch 22.5 

 % Türkisch 61.5 

 % Persisch 7.0 

 % Andere 3.7 

Sprachen der Groß-

mutter 

% Deutsch 5.3 

 % Kurmancî 71.1 

 % Sorani 20.3 

 % Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî) 16.6 

 % Gorani 0.5 

 % Südkurdisch (Hawrami, Faily) 2.1 

 % Englisch 0.5 

 % Französisch 0 

 % Arabisch 8.0 

 % Türkisch 27.3 

 % Persisch 2.7 

 % Andere 2.1 

Sprachen des Großva-

ters 

% Deutsch 9.6 

 % Kurmancî 73.3 

 % Sorani 19.8 

 % Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî) 16.6 

 % Gorani 0.5 

 % Südkurdisch (Hawrami, Faily) 1.6 

 % Englisch 1.1 



   

 

86 
 

 % Französisch 0 

 % Arabisch 11.8 

 % Türkisch 36.9 

 % Persisch 4.3 

 % Andere 2.1 

Familienstand % Ledig, war noch nie verheiratet 35.7 

 % verheiratet oder eingetragene Lebens-

partnerschaft, zusammenlebend 

30.0 

 % verheiratet oder eingetragenen Lebens-

partnerschaft, aber in Trennung lebend 

1.9 

 % geschieden oder eingetragene Lebens-

partnerschaft aufgehoben 

3.3 

 % verwitwet, eingetragene*r Lebens-

partner*in verstorben 

0.5 

 % nicht beantwortet 28.6 

Anmerkung. n = 187 

 



   

 

87 
 

Tabelle 7 

Schulabschlüsse und wirtschaftliche Lage 

 Ausprägung Stichprobe 

Höchster Schulab-

schluss 

% Kein Schulbesuch 2.4 

 % Schulabschluss 1.0 

 % Hauptschulabschluss, Volksschulab-

schluss oder vergleichbarer Abschluss (9. 

Klasse) 

8.6 

 % Realschulabschluss, Mittlere Reife oder 

vergleichbarer Abschluss (10. Klasse) 

11.4 

 % Fachhochschulreife (11. oder 12. Klasse) 7.1 

 % Abitur, Allgemeine oder Fachgebundene 

Hochschulreife (12. oder 13. Klasse) 

35.2 

 % einen anderen Schulabschluss 5.7 

 % nicht beantwortet 28.6 

Schulabschluss Land % Deutschland 41.9 

 % Syrien 2.4 

 % Türkei 18.1 

 % Iran 1.4 

 % Irak 5.7 

 % Andere 1.9 

 % nicht beantwortet 28.6 

Höchster Ausbildungs-

abschluss 

% kein beruflicher Abschluss und bin nicht 

in beruflicher Ausbildung 

14.8 

 % noch in Ausbildung, Studium (auch Be-

rufsvorbereitungsjahr, Praktikum, [Berufs-

]Fachschule oder A hnliches) 

11.0 

 % Lehre (beruflich-betriebliche Berufsaus-

bildung) 

9.0 

    % Abschluss einer Fach-, Meister- Techni-

kerschule, Verwaltungs- und Wirtschafts-

akademie, Berufs- oder Fachakademie 

4.8 

 % Bachelor, Diplom (FH) 15.7 

 % Master, Diplom (Uni), Magister, Staats-

examen 

10.0 

 % Promotion 0 

 % Habilitation 0 

 % einen anderen beruflichen Abschluss 6.2 

 % nicht beantwortet 28.5 

Ausbildungsabschluss 

Land 

% Deutschland 46.2 

 % Syrien 1.4 

 % Türkei 15.2 

 % Iran 1.9 

 % Irak 3.3 

 % Andere 3.3 

 % nicht beantwortet 28.7 

Aktuelle Beschäftigung a % Besuch einer allgemeinbildenden Schule 4.7 



   

 

88 
 

 % Studium 19.3 

 % Berufliche Ausbildung 4.7 

 % Umschulung 0.7 

 % Freiwilliger Wehrdienst 1.3 

 % Bundesfreiwilligen Dienst 2.0 

 % Erwerbsunterbrechung wegen Pflege-

zeit, Mutterschutz, Elternzeit ohne Teilzeit-

Tätigkeit 

2.0 

 % Erwerbstätig in Vollzeit 48.0 

 % Teilzeit (auch in Altersteilzeit) 14.0 

 % geringfügig/Minijob 5.3 

 % Rentner*in, Pensionär*in 1.3 

 % arbeitslos 4.0 

 % dauerhaft erwerbsunfähig 1.3 

 % Carearbeit/Hausfrau*/Hausmann* 0.7 

 % sonstiges 16.0 

Selbstständigkeit % ja 22.9 

 % nein 48.6 

 % nicht beantwortet 28.5 

Berufliche Stellung a  % Selbststandig*e 20.0 

 % Selbstständig*e im Handel  2.7 

 % Selbstständig*e im Gastgewerbe 2.7 

 % Selbstständig*e im Handwerk 4.0 

 % Selbstständig*e in der Industrie 0.7 

 % Selbstständig*e in der Dienstleistung, 

auch Ich-AG oder PGH-Mitglied 

2.0 

 % Akademiker*in in freiem Beruf (z. B. 

Arzt/A rztin, Rechtsanwalt/ Rechts-

anwältin, Steuerberater*in und A hnliches) 

1.3 

 % Beamter*Beamtin 6.7 

 % Angestellte*r 56.7 

 % in einer beruflichen Ausbildung/Lehre 6.7 

 % Mithelfende*r Familienangehörige*r 2.0 

 % anderes 8.0 

Nettoeinkommen % < 500 Euro 2.9 

 % 500 – 750 Euro 2.9 

 % 750 – 1.000 Euro 1.9 

 % 1.000 – 1.250 Euro 1.0 

 % 1.250 – 1.500 Euro 4.8 

 % 1.500 – 1.750 Euro 4.3 

 % 1.750 – 2.000 Euro 5.2 

 % 2.000 – 2.250 Euro 3.8 

 % 2.250 – 2.500 Euro 8.1 

 % 2.500 – 2.750 Euro 3.3 

 % 2.750 – 3.000 Euro 3.8 

 % 3.000 – 3.250 Euro 3.8 

 % 3.500 – 4.000 Euro 1.4 



   

 

89 
 

 

 

  

 % 4.000 – 4.500 Euro 3.8 

 % 4.500 – 5.000 Euro 4.8 

 % 5.000 – 6.000 Euro 5.2 

 % 6.000 – 7.000 Euro 3.3 

 % 7.000 – 8.000 Euro 1.0 

 % 8.000 – 10.000 Euro 2.4 

 % 10.000 – 15.000 Euro 1.9 

 % 15.000 – 25.000 Euro 1.4 

 %  > 25.000 Euro 0.5 

 % nicht beantwortet  28.5 

Wirtschaftliche Lage % sehr gut (1) 6.2 

 % (2) 15.2 

 % (3) 18.6 

 % (4) 19.1 

 % (5) 7.1 

 % sehr schlecht (6) 5.2 

 % nicht beantwortet 28.6 

Anmerkung. N = 150. a Mehrfachauswahl war möglich. 



   

 

90 
 

Anhang B: Fragebogen des quantitativen Verfahrens 
Tabelle 8 
Fragebogen 

Einführungstext 
*0 Willkommen zu unserer Studie über das kurdische Leben in München! 

 
Liebe Teilnehmerin, lieber Teilnehmer,   
vielen Dank, dass Sie sich die Zeit nehmen, an unserer Umfrage teilzunehmen. Mit Ihrer Unter-
stützung möchten wir ein besseres Verständnis für die Lebensrealitäten, Herausforderungen 
und Chancen der kurdischen Gemeinschaft in München entwickeln.   
Das Ziel unserer Studie ist es, die Erfahrungen von Kurdinnen und Kurden in München näher 
zu beleuchten. Ihre Antworten tragen dazu bei, konkrete Zahlen zu sammeln, um die Perspek-
tiven und Bedürfnisse der kurdischen Gemeinschaft sichtbar zu machen.   
 
Die Ergebnisse dieser Studie werden in einem Forschungsbericht zusammengefasst, der:   
• die Erfahrungen von Kurdinnen und Kurden in verschiedenen Lebensbereichen beleuch-

tet,   
• konkrete Empfehlungen für Maßnahmen und Unterstützungsangebote formuliert und   
• dazu beiträgt, die Situation der kurdischen Gemeinschaft in München besser zu verstehen 

und zu verbessern.   
 
Ihre Teilnahme an dieser Umfrage ist freiwillig und anonym. Alle Daten werden streng vertrau-
lich behandelt und ausschließlich zu Forschungszwecken verwendet.  
 
Bei Fragen wenden Sie sich gerne an: klim@evh-bochum.de. 
Viele Grüße 
Prof.in Dr. Çinur Ghaderi, Monique Kaulertz, Mary Lam   

Voraussetzungsscheck, Codewort & Identität 
*1a Leben Sie oder haben Sie ihren Lebensmit-

telpunkt in der Stadt München? 
1: ja  
2: nein [-> raus] 

1b Seit wann leben Sie ohne Unterbrechung 
in München? 

____ 
1: Seit Geburt 

*2 Im Folgenden werden Sie gebeten, ein 
Codewort zu erstellen. Dieses Codewort 
dient dazu, mehrmalige Teilnahmen an 
dieser Studie zu identifizieren ohne her-
auszufinden, wer den Fragebogen ausge-
füllt hat. 

Bitte tragen Sie ein:  
1. erster Buchstabe Ihres Vornamens nach Pass: 
__ 
2. dritter Buchstabe Ihres Vornamens nach Pass: 
__ 
3. Tag Ihres Geburtsdatums laut Pass (z. B. Ge-
burtstag am 7. Januar = 7): __ 
4.Ihre Schuhgröße (z. B 37): __ 
Beispiel: 
1. Ihr Vorname ist Kawa = K 
2. Ihr Vorname ist Kawa = w 
3. Ihr Geburtsdatum ist 27.1.64 = 27  
4. Ihre Schuhgröße ist 37 = 37 
Ihr Codewort lautet Kw2737 

*3 Beschreiben Sie sich als Person, die sich 
als kurdisch identifiziert und/oder kur-
disch gelesen wird?  

1: ja [-> 1. Teilgruppe -> 5a-d] 
2. nein [-> 4 ] 

*4 Beschreiben Sie sich als Person, die kon-
textuell mit Kurd*innen verbunden ist, sei 
es durch Verwandtschaft, Freundschaften 
oder berufliche oder ehrenamtliche Kon-
takte? 

1: ja [-> 2. Teilgruppe -> 4a -> 5a-d] 
2. nein [-> raus] 

*4a Wie sind Sie kontextuell mit Kurd*innen 
verbunden?  

1: Verwandtschaft 
2: Freundschaft 
3: Beruflicher Kontakt 
4: Ehrenamtlicher Kontakt 



   

 

91 
 

5: ___ 
*5a Identitäten sind vielfältig, daher bitten wir 

Sie Ihre Identität im Folgenden selbst zu 
beschreiben. Welche der folgenden Selbst-
beschreibungen trifft am ehesten auf Sie 
zu? Die Identität kann die ethnische oder 
religiöse Zugehörigkeit beinhalten und 
sich überlappen. Mehrfachnennungen 
sind möglich. 
 

1. Kurdisch 
2. Kurdisch-Deutsch 
3. Alevitisch 
4. Alevitisch-Deutsch 
5. Ezidisch 
6. Ezidisch-Deutsch 
7. Deutsch 
8. Armenisch 
9. Armenisch-Deutsch 
10. Armenisch-Kurdisch 
11. Türkisch 
12. Türkisch-Deutsch 
13. Arabisch 
14. Arabisch-Deutsch 
15. Iranisch 
16. Iranisch-Deutsch 
17. „Person of Colour“ 
18. Afrikanisch 
19. Afrodeutsch 
20. Asiatisch 
21. Asiatisch-Deutsch 
22. Nordeuropäisch 
23. Osteuropäisch 
24. Schwarz 
25. Schwarzer*r Deutsche*r 
26. Sinti oder Roma 
27. Südeuropäisch 
28. Weiß 
29. Westeuropäisch 
30. Keine Angabe 
31. Andere: _____ 

*5b Wie stark identifizieren Sie sich als kur-
disch? 

 

1 = Ich identifiziere mich gar nicht als kurdisch.  
6 = Ich identifiziere mich voll und ganz als kur-
disch. 

*5c Wie stark werden Sie als kurdisch wahrge-
nommen?  

 

1 = Ich werde gar nicht als kurdisch wahrgenom-
men. 
6 = Ich werde voll und ganz als kurdisch wahrge-
nommen. 

*5d Identifizieren Sie sich als Teil einer weite-
ren ethnischen oder religiösen Gruppe? 
 

 
____ 

Demografie 
*6 In welchem Stadtteil leben Sie und/oder 

haben Sie Ihren Lebensmittelpunkt in 
München? 

1. Altstadt - Lehel 
2. Ludwigsvorstadt – Isarvorstadt 
3. Maxvorstadt 
4. Schwabing-West 
5. Au – Haidhausen 
6. Sendling 
7. Sendling – Westpark 
8. Schwanthalerhöhe 
9. Neuhausen – Nymphenburg 
10. Moosach 
11. Milbertshofen – Am Hart 
12. Schwabing – Freimann 
13. Bogenhausen 
14. Berg am Laim 
15. Trudering – Riem 
16. Ramersdorf – Perlach 
17. Obergiesing – Fasangarten 



   

 

92 
 

18. Untergiesing – Harlaching 
19. Thalkirchen – Obersendling – Forstenried – 
Fürstenried – Solln 
20. Hadern 
21. Pasing – Obermenzing 
22. Aubing – Lochhausen – Langwied 
23. Allach – Untermenzing 
24. Feldmoching – Hasenbergl 
25. Laim 

*7a Welchem Geschlecht fühlen Sie sich zuge-
hörig? 

1: männlich  
2: weiblich  
3: divers 
4: trans* 
5: inter* 
6: non-binär 
7: queer 
8: keine Angabe 

7b Uns würde zudem interessieren, wie Sie 
Ihre sexuelle Identität selbst beschreiben, 
da auch in diesem Fall manche Menschen 
bzw. Gruppen (z.B. homosexuelle oder bi-
sexuelle Menschen) verstärkt von Diskri-
minierung betroffen sind. Welche der fol-
genden Selbstbeschreibungen trifft am 
ehesten auf Sie zu? Die folgende Liste ist 
nicht vollständig und kann durch eigene 
Bezeichnungen ergänzt werden. 

1: heterosexuell 
2: homosexuell 
3: bisexuell 
4: lesbisch 
5: schwul 
6: pansexuell 
7: queer 
8: Für mich trifft folgende andere Selbstbezeich-
nung zu ____ 

*8 Wie alt sind Sie? ____ 
*9 Welcher Religion gehören Sie an? 1. sunnitisch 

2. alevitisch 
3. Ezidi 
4. zardaschti 
5. yarsan (Ahl - i Haqq) 
6. schiitisch 
7. faily-schiitisch 
8. ahmadiyya 
9. christlich 
10. römisch-katholisch 
11. ev. reformiert (protestantisch) 
12. ev. freikirchlich 
13. christlich-orthodox 
14. jüdisch 
15. hinduistisch  
16. andere Religion, und zwar___ 
17. keine Glaubensrichtung 

10 Wie stark gläubig sind sie?  1: voll und ganz nicht gläubig 
6: voll und ganz gläubig 

*11 Haben Sie eine Staatsangehörigkeit? 1: ja [-> 11a-d] 
2: nein 

*11a Haben Sie die deutsche Staatsangehörig-
keit?  

1: ja  
2: nein  

11b Wie haben Sie die deutsche Staatsan-
gehörigkeit erhalten?  
 

1: durch Geburt 
2: durch Adoption 
3: durch Einbürgerung  
4: als Aussiedler*in  

11c In welchem Jahr haben Sie die deutsche 
Staatsangehörigkeit erhalten?  

 
_____ 

11d Haben Sie zusätzlich eine andere Staatsan-
gehörigkeit? 

1: ja, und zwar ____  
2: nein 



   

 

93 
 

*12 Aus welchen Herkunfts-/Ursprungslän-
dern stammen Sie oder Ihre Eltern? 
Mehrfachennungen sind möglich. 

1: Türkei 
2: Syrien 
3: Irak 
4: Iran 
5: Deutschland 
6: andere ____ 

13 Ist Ihre Mutter in Deutschland geboren 
worden? 

1: ja  
2: nein 
 

14 Ist Ihr Vater in Deutschland geboren wor-
den? 

1: ja 
2: nein 

*14a Wann sind Sie zum ersten Mal nach 
Deutschland gezogen? Bitte geben Sie das 
Jahr an.  
Hinweis: Wenn Sie sich unsicher sind, ge-
ben Sie eine Schätzung ab.  

___-> 14b 
1: Ich bin in Deutschland geboren.  

*14b Was waren Ihre Gründe? Mehrfachnen-
nung möglich. 
 

1: Familienangehörige sind migriert/ geflüchtet 
und ich bin mitgegangen 
2: Krieg  
3: Politische Verfolgung  
4: Verfolgung wegen meiner Religion/meines 
Glaubens  
5: Armut  
6: Wirtschaftliche Not  
7: Bedrohung auf Grund meiner geschlechtli-
chen/ sexuellen Identität (als Lesbe, Schwuler, 
Bisexuelle*r, Trans*, Inter* usw.)  
8: Bedrohung als Frau 
9: Ausbildungs-/Arbeitsmöglichkeiten 
10: Adoption 
11: Sonstige Gründe (z.B. Partnerschaft)  
12: anderer Grund, und zwar:  

*15 Welche Sprache(n) sprechen Sie? Mehr-
fachnennungen sind möglich.  
 
 

1: Deutsch 
2: Kurmancî 
3: Sorani 
4: Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî)  
5: Gorani 
6: Südkurdisch (Hawrami, Faily) 
7: Englisch  
8: Französisch 
9: Arabisch 
10: Türkisch 
11: Persisch 
12: andere ____ 

16 Welche Sprache(n) spricht Ihre Mutter? 
Mehrfachnennungen sind möglich. 

1: Deutsch 
2: Kurmancî 
3: Sorani 
4: Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî)  
5: Gorani 
6: Südkurdisch (Hawrami, Faily) 
7: Englisch  
8: Französisch 
9: Arabisch 
10: Türkisch 
11: Persisch 
12: andere ____ 

17 Welche Sprache(n) spricht Ihr Vater? 
Mehrfachnennungen sind möglich. 

1: Deutsch 
2: Kurmancî 
3: Sorani 
4: Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî)  



   

 

94 
 

5: Gorani 
6: Südkurdisch (Hawrami, Faily) 
7: Englisch  
8: Französisch 
9: Arabisch 
10: Türkisch 
11: Persisch 
12: andere ____ 

18 Welche Sprache(n) spricht Ihre Großmut-
ter? Mehrfachnennungen sind möglich. 

1: Deutsch 
2: Kurmancî 
3: Sorani 
4: Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî)  
5: Gorani 
6: Südkurdisch (Hawrami, Faily) 
7: Englisch  
8: Französisch 
9: Arabisch 
10: Türkisch 
11: Persisch 
12: andere ____ 

19 Welche Sprache(n) spricht Ihr Großvater? 
Mehrfachnennungen sind möglich. 

1: Deutsch 
2: Kurmancî 
3: Sorani 
4: Zazaki (Dimilî, Kirdkî und Kirmanjkî)  
5: Gorani 
6: Südkurdisch (Hawrami, Faily) 
7: Englisch  
8: Französisch 
9: Arabisch 
10: Türkisch 
11: Persisch 
12: andere ____ 

20 Wie ausreichend informiert fühlen Sie sich 
über Ihre kurdische Familiengeschichte? 

1: überhaupt nicht informiert 
6: voll und ganz informiert 

*21 Wie ausreichend repräsentiert fühlen Sie 
sich in den politischen Gremien in Mün-
chen?  

1: überhaupt nicht repräsentiert 
6: voll und ganz repräsentiert 

*22 Welchen Familienstand haben Sie? 
 

1: ledig, war noch nie verheiratet 
2: verheiratet oder eingetragene Lebenspartner-
schaft, zusammenlebend 
3: verheiratet oder eingetragenen Lebenspart-
nerschaft, aber in Trennung lebend 
4: geschieden oder eingetragene Lebenspartner-
schaft aufgehoben 
5: verwitwet, eingetragene*r Lebenspartner*in 
verstorben  
 

*23 Welchen höchsten allgemeinbildenden 
Schulabschluss haben Sie? Anmerkung:  
Wenn Sie ihren höchsten Schulabschluss 
im Ausland gemacht haben, versuchen Sie 
sich bitte den vorgegebenen Kategorien 
zuzuordnen.  
 

1: kein Schulbesuch 
2: kein Schulabschluss 
3: Hauptschulabschluss, Volksschulabschluss 
oder vergleichbarer Abschluss (9. Klasse) 
4: Realschulabschluss, Mittlere Reife oder ver-
gleichbarer Abschluss (10. Klasse) 
5: Fachhochschulreife (11. oder 12. Klasse) 
6: Abitur, Allgemeine oder Fachgebundene Hoch-
schulreife (12. oder 13. Klasse)  
7: einen anderen Schulabschluss und zwar ___  

*24 In welchem Land haben Sie Ihren Schulab-
schluss erworben?  
 

1: Deutschland 
2: Syrien 
3: Türkei 



   

 

95 
 

 4: Iran 
5: Irak 
6: Andere: ____ 

*25 Welchen höchsten beruflichen Ausbil-
dungsabschluss haben Sie?  

1: kein beruflicher Abschluss und bin nicht in be-
ruflicher Ausbildung 
2: noch in Ausbildung, Studium (auch Berufsvor-
bereitungsjahr, Praktikum, [Berufs-]Fachschule 
oder A hnliches)  
3: Lehre (beruflich-betriebliche Berufsausbil-
dung), und zwar ____ 
4: Abschluss einer Fach-, Meister- Techniker-
schule, Verwaltungs- und Wirtschaftsakademie, 
Berufs- oder Fachakademie, und zwar ____ 
5: Bachelor, Diplom (FH), und zwar ____ 
6: Master, Diplom (Uni), Magister, Staatsexamen, 
und zwar ____ 
7: Promotion  
8: Habilitation 
9: einen anderen beruflichen Abschluss und zwar 
____ 

*26 In welchem Land haben Sie Ihren höchsten 
Ausbildungs- oder Studiumsabschluss be-
worben?  
 
 

1: Deutschland 
2: Syrien 
3: Türkei 
4: Iran 
5: Irak 
6: Andere: ____ 

*27 Was machen Sie zurzeit hauptsächlich? 
Mehrfachnennungen sind möglich. 
 

1: Besuch einer allgemeinbildenden Schule  
2: Studium 
3: Berufliche Ausbildung  
4: Umschulung 
5: Freiwilliger Wehrdienst 
6: Bundesfreiwilligendienst, freiwilliges soziales 
oder ökologisches Jahr 
7: Erwerbsunterbrechung wegen Pflegezeit, Mut-
terschutz, Elternzeit ohne Teilzeit-Tätigkeit 
8: Erwerbstätig in Vollzeit  
9: Teilzeit (auch in Altersteilzeit)  
10: geringfügig/Minijob 
11: Rentner*in, Pensionär*in 
12: arbeitslos 
13: dauerhaft erwerbsunfähig 
14: Hausfrau/Hausmann 
15: sonstiges___ 

*28 Sind Sie zusätzlich selbstständig oder frei-
beruflich tätig? 

1: ja 
2: nein  

*29 Welche berufliche Stellung haben oder 
hatten Sie in ihrer hauptsächlich aus-
geübten Erwerbstätigkeit?  
 

1: Selbstständig*e  
1.1 im Handel 
1.2 im Gastgewerbe 
1.3 im Handwerk 
1.4 in der Industrie,  
1.5 in der Dienstleistung, auch Ich-AG oder PGH-
Mitglied  
2: Akademiker*in in freiem Beruf (z. B. 
Arzt/A rztin, Rechtsanwalt/ Rechtsanwältin, 
Steuerberater*in und A hnliches)  
3: Beamter/Beamtin 
4: Angestellte*r 
5: in einer beruflichen Ausbildung/Lehre 
6: Mithelfende*r Familienangehörige*r  
7: anderes ___ 



   

 

96 
 

30 In welchem thematischen Beschäftigungs-
feld arbeiten Sie oder haben Sie gearbei-
tet?  

 
___ 

*31 Wie hoch ist das durchschnittliche monat-
liche Nettoeinkommen Ihres Haushalts 
insgesamt? 
 
Anmerkung: Das durchschnittliche monat-
liche Nettoeinkommen ihres Haushalts ist 
die Summe, die sich aus Verdiensten aus 
Haupt- und Nebentätigkeiten und Renten 
oder Pension ergibt. Rechnen sie bitte 
auch die Einkünfte aus öffentlichen Beihil-
fen, Einkommen aus Vermietung und Ver-
pachtung, Vermögen, Wohngeld, Kinder-
geld und sonstige Einkünfte aus re-
gelmäßigen staatlichen, familiären und an-
deren Unterstützungen hinzu und ziehen 
Sie dann Steuern und Sozialversicherungs-
beiträge ab. 

1: < 500 Euro   
2: 500 - 750 Euro   
3: 750 - 1.000 Euro   
4: 1.000 - 1.250 Euro   
5: 1.250 - 1.500 Euro   
6: 1.500 - 1.750 Euro   
7: 1.750 - 2.000 Euro   
8: 2.000 - 2.250 Euro   
9: 2.250 - 2.500 Euro   
10: 2.500 - 2.750 Euro   
11: 2.750 - 3.000 Euro   
12: 3.000 - 3.250 Euro   
13: 3.250 - 3.500 Euro   
14: 3.500 - 4.000 Euro   
15: 4.000 - 4.500 Euro   
16: 4.500 - 5.000 Euro   
17: 5.000 - 6.000 Euro   
18: 6.000 - 7.000 Euro   
19: 7.000 - 8.000 Euro   
20: 8.000 - 10.000 Euro   
21: 10.000 - 15.000 Euro   
22: 15.000 - 25.000 Euro   
23: > 25.000 Euro 

*32 Wie beurteilen Sie Ihre derzeitige wirt-
schaftliche/finanzielle Lage? 

1: sehr schlecht 
6: sehr gut 

Deutsche Version der Everyday Discrimination Scale (DeZIM, 2023) 

*33 Bitte geben Sie an, wie häufig Ihnen in Ihrem Alltag folgende Situationen passieren: 
 
Subtile Diskriminierungserfahrungen 
1. Sie erhalten schlechteren Service als andere. 
2. Sie werden mit weniger Respekt behandelt als andere. 
3. Jemand verhält sich so, als würde sie/er Sie nicht ernst nehmen. 
4. Jemand verhält sich so, als habe sie/er Angst vor Ihnen. 
 
Offenkundige Diskriminierungserfahrungen  
1. Sie werden bedroht/belästigt. 
2. Sie werden beschimpft/beleidigt. 
3. Sie werden körperlich angegriffen. 
6 = „täglich“, 5 = „mindestens einmal wöchentlich“, 4 = „mindestens einmal im Monat“, 3 = 
„mehrmals im Jahr“, 2 = „seltener“, 1= „nie“ 

Adaptierte Version des Ethnic-Racial Discrimination Stress Inventory (Rodriguez et al., 2024) 

*34 Persönliche Diskriminierung  
Instruktion: Nachfolgend finden Sie eine Liste von Situationen, die Sie als kurdischstämmige 
Person möglicherweise erlebt haben. 
Lesen Sie jede Situation sorgfältig durch und geben Sie zunächst an, ob Sie diese in den letzten 
12 Monaten erlebt haben oder nicht. Wenn Sie diese Situation in den letzten 12 Monaten erlebt 
haben, klicken Sie bitte auf JA. Klicken Sie dann auf die Zahl, die am besten darstellt, wie stres-
sig die Situation für Sie war. Einige dieser Situationen werden nicht auf Sie zutreffen. Wenn Sie 
die Situation in den letzten 12 Monaten nicht erlebt haben, klicken Sie bitte auf NEIN, und ge-
hen zur nächsten Frage über.  
Hinweis: Im Folgenden bezieht sich “andere” auf Personen, die NICHT kurdischstämmig sind.  
Wenn Sie mit Ja geantwortet haben, wie stressig war diese Situation in den vergangenen 12 
Monaten? 
 
1. Weil ich kurdisch bin, haben mich andere nicht als Teil ihrer Gruppe akzeptiert (z.B. 

Freund*innen, Arbeit, im Team).  



   

 

97 
 

2. Weil ich kurdisch bin, haben andere mir für die Probleme in der Türkei, Syrien, Iran oder 
Irak die Schuld gegeben.  

3. Weil ich kurdisch bin, haben andere mir für die Probleme in Deutschland die Schuld gege-
ben.  

4. Weil ich kurdisch bin, haben andere angenommen, dass ich eine physische Bedrohung dar-
stelle.  

5. Weil ich kurdisch bin, haben andere angenommen, dass ich ihnen Chancen wegnehme, ei-
nen Job zu bekommen.  

6. Weil ich kurdisch bin, haben andere angenommen, dass ich gewalttätig oder terroristisch 
handle. 

7. Weil ich kurdisch bin, haben andere angenommen, dass ich weniger kompetent sei.  
8. Weil ich kurdisch bin, wurde meine kurdische Zugehörigkeit in Frage gestellt. 
 
Internalisierungen 
Instruktion: Bei den folgenden Punkten möchten wir Sie bitten, an Ihre eigenen Erfahrungen 
als kurdischstämmige Person und denen anderer kurdischstämmige Personen, die Sie gesehen 
oder gehört haben, zu denken.  
Lesen Sie jede Situation sorgfältig durch und geben Sie zunächst an, ob Sie diese in den letzten 
12 Monaten erlebt haben oder nicht. Wenn Sie diese Situation in den letzten 12 Monaten erlebt 
haben, klicken Sie bitte auf JA. Klicken Sie dann auf die Zahl, die am besten darstellt, wie stres-
sig die Situation für Sie war. Einige dieser Situationen werden nicht auf Sie zutreffen. Wenn Sie 
die Situation in den letzten 12 Monaten nicht erlebt haben, klicken Sie bitte auf NEIN, und ge-
hen über zum nächsten Punkt.  
Wenn Sie mit Ja geantwortet haben, wie stressig war diese Situation in den vergangenen 12 
Monaten? 
1. Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person habe ich an meinen Fähigkei-

ten gezweifelt oder das Gefühl gehabt, dass ich weniger  
2. kompetent bin als andere.  
3. Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person habe ich mich gefühlt, als ob 

ich nicht zur deutschen Gesellschaft dazugehöre.  
4. Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person habe ich mir darüber Sorgen 

gemacht, was andere über mich denken.  
5. Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person musste ich aufpassen, was ich 

tue und sage.  
6. Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person hatte ich das Gefühl, nicht 

hineinzupassen.  
7. Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person hatte ich das Gefühl, dass ich 

anderen meine Fähigkeiten „beweisen” (d.h. doppelt so hart arbeiten) muss.  
8. Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person war ich besorgt, dass andere 

mich nicht als Teil ihrer Gruppe akzeptieren werden  (z.B. Freund*innen, Arbeit, im Team).  
9. Aufgrund meiner Erfahrungen als kurdischstämmige Person habe ich vermieden, meine 

kurdische Zugehörigkeit zu erwähnen. 
 
1 = „überhaupt nicht“, 2 = „kaum stressig“, 3 = „leicht stressig“, 4 = „mäßig stressig“, 5 = „sehr 
stressig“, 6 = „extrem stressig“ 

Soziale Erwünschtheit (Winkler et al., 2006) 

*35 Selbsttäuschung 
Mein erster Eindruck von Menschen stellt sich gewöhnlich als richtig heraus. + 
Ich bin mir oft unsicher in meinem Urteil. - 
Ich weiß immer genau, wieso ich etwas mag. + 
 
Fremdtäuschung 
Ich habe schon mal zuviel Wechselgeld zurückbekommmen und nichts gesagt. - 
Ich bin immer ehrlich zu anderen. + 
Ich habe gelegentlich mal jemanden ausgenutzt. - 
 
1 = „trifft überhaupt nicht zu“, 6 = „trifft voll und ganz zu“ 

Sicherheitsskalen (Fröhlich, 2021) 

*36 Wie sicher fühlen Sie sich…  



   

 

98 
 

1. ...tagsüber in Ihrer Wohnung/Ihrem Haus?  
2. ... abends/nachts in Ihrer Wohnung/Ihrem Haus?  
3. ...tagsüber in Ihrem Stadtviertel draußen?  
4. ... abends/nachts in Ihrem Stadtviertel draußen?  
5. ... tagsüber in anderen Stadtvierteln in München?   
6. … abends/nachts in anderen Stadtvierteln in München?  
7. ...tagsüber in Grünanlagen oder Parks?  
8. ...abends/nachts in Grünanlagen oder Parks?  
9. ...tagsüber in öffentlichen Verkehrsmitteln?  
10. ...abends/nachts in öffentlichen Verkehrsmitteln?   
1 = „sehr unsicher“, 6 = „sehr sicher“  
Für wie wahrscheinlich halten Sie es, dass Ihnen persönlich in diesem Jahr tatsächlich 
Folgendes passiert? Dass…  
1. ... Sie beleidigt werden?   
2. ... Sie bedroht werden?   
3. ... Sie geschlagen und dadurch verletzt werden?   
4. ... Sie sexuell belästigt/bedrängt werden?   
5. ... Sie abwertend behandelt werden?   
6. ... Sie überfallen und beraubt werden?   
7. ... Ihnen etwas gestohlen wird?   
8. ... in Ihre Wohnung/Ihr Haus eingebrochen wird?   
9. ... Ihr Eigentum beschädigt wird?   
10. ... Sie wegen persönlicher Merkmale (Hautfarbe, Herkunft, geschlechtliche/ sexuelle Iden-

tität, Religion, Behinderung oder eines anderen Merkmals) Opfer einer (Straf-)Tat wer-
den?   

11. ... jemand aus Ihrer Familie oder Freund*innen wegen persönlicher Merkmale Opfer einer 
(Straf-)Tat werden?   

 
1 = sehr unwahrscheinlich, 6 = sehr wahrscheinlich   

Diskriminierungserfahrungen adaptiert nach Beigang et al. (2017)  

*37  Diskriminierungsmerkmal 
Nun geht es um das Thema Diskriminierung. Diskriminierung bedeutet, dass eine Person aus 
bestimmten Gründen schlechter behandelt wird als andere Menschen, ohne dass es dafür eine 
sachliche Rechtfertigung gibt. Diskriminierung kann auf sehr unterschiedliche Weise ausgeübt 
werden, etwa durch Beleidigung, Ausgrenzung, sexuelle Belästigung bis hin zu Gewalt. Es han-
delt sich aber auch um Diskriminierung, wenn Menschen durch Regeln und Gesetze benachtei-
ligt werden. Sind Sie persönlich in den letzten 12 Monaten in München aus den folgenden Grün-
den diskriminiert worden? (Hier können Sie mehrere Angaben ankreuzen.) 
 
Ja, ich bin diskriminiert worden …    
1. … wegen meiner Hautfarbe.   
2. … wegen meiner Herkunft.  
3. … wegen meines gesellschaftspolitischen Engagements für Geflüchtete und/oder Minder-

heiten. 
4. … wegen meiner ethnischen/kulturellen Zugehörigkeit.  
5. … wegen meines Aufenthaltsstatus.  
6. … wegen meines physischen Aussehens.  
7. … wegen meines Vor- und/oder Familiennamens.  
8. … wegen meines Geburtslandes.  
9. … wegen meiner Obdachlosigkeit.  
10. … wegen meines Geschlechts. 
11. … wegen meiner geschlechtlichen Identität.  
12. ... wegen meiner sexuellen Identität/Orientierung. 
13. … wegen meiner schlechten finanziellen Situation.  
14. … wegen meiner Behinderung und/oder chronischen Erkrankung.  
15. … wegen meines hohen Alters. 
16. ... weil ich Kurde/Kurdin bin. 
17. … weil ich Jüdin/Jude bin. 
18. … weil ich Muslimin/Muslim bin.  
19. … weil ich Sintiza/Sinto oder Romni/Rom bin.  



   

 

99 
 

20. … etwas anderem, und zwar:___  
21. Ich wurde nicht bzw. aus keinem der genannten Gründe diskriminiert.  
 
Diskriminierungsformen (nur wenn Diskriminierungsmerkmal =/ 21) 
Wenn Sie diskriminiert wurden: Wie äußerte sich das konkret? 
(Hier können Sie mehrere Angaben ankreuzen.) 
 
Materielle Benachteiligung  
1. Mir wurde eine Leistung verwehrt. 
2. Mir wurde ein Zugang verwehrt.  
 
Soziale Herabwürdigung 
3. Es wurden über mich schlechte Dinge verbreitet, die nicht stimmen (Üble Nachrede). 
4. Man hat sich abwertend/abfällig über mich/die Gruppe, der ich zugehöre, geäußert. 
5. Ich wurde respektlos und/oder herablassend behandelt. 
6. Andere Personen haben sich so verhalten, als würden sie mich nicht ernst nehmen. 
7. Ich wurde beleidigt und/oder beschimpft. 
8. Andere Personen haben sich so verhalten, als hätten sie Angst vor mir. 
9. Ich wurde ausgegrenzt. 
 
Körperliche Übergriffe 
10. Ich wurde persönlich mit solchen Ausdrücken bezeichnet, die nicht meiner eigenen Be-

schreibung als Person entsprechen.  
11. Ich wurde bespuckt.  
12. Ich habe unerwünschte sexualisierte Kommentare erlebt.   
13. Ich wurde körperlich angegriffen. 
 
Diskriminierungsbereiche (nur wenn Diskriminierungsmerkmal =/ 21) 
Bitte geben Sie an, wie häufig Sie in den folgenden Bereichen diskriminiert wurden. 
1. Im Bildungsbereich (z.B. Kindergarten, Schule, Hochschule) 
2. Im Arbeitsleben (z.B. Arbeitssuche, Ausbildung, Arbeitsplatz) 
3. In Geschäften oder im Dienstleistungsbereich (z.B. Supermarkt, Gaststätten, Versicherun-

gen, Banken) 
4. Im Gesundheitswesen oder Pflegebereich (z.B. Krankenhaus, Seniorenheim, beim Arzt) 
5. Bei Ämtern oder Behörden (z.B. Arbeitsagentur, Ausländerbehörde) 
6. Auf dem Wohnungsmarkt (z.B. Miete oder Kauf einer Wohnung) 
7. Bei der Polizei 
8. Bei der Nutzung des Internets/von sozialen Medien. 
9. In meiner Familie/meinem Haushalt 
10. Bei einer Sportveranstaltung. 
11. Bei einer Demonstration. 
12. Bei einem Volksfest. 
13. In Sport- und/oder anderen Vereinen. 
14. Im öffentlichen Nahverkehr 
15. In einer Diskothek/einem Club/einer Bar. 
16. In meinem eigenen Stadtviertel auf der Straße 
17. In einem anderen Stadtviertel in München auf der Straße 
18. In einer Grünanlage/einem Park 
19. An einem Ort, der üblicherweise mit bestimmten Gruppen in Verbindung gebracht wird 

(z.B. einer Synagoge, Moschee, Unterkunft für Geflüchtete, Treffpunkt für Lesben, Schwule, 
Trans*, einer Fraueneinrichtung). 

1 = nie, 2 = selten, 3 = manchmal, 4 = oft, 5 = sehr oft, 6 = immer, 0 = trifft für mich nicht zu  
Abschluss 

38 Vielen Dank für Ihre Teilnahme! 
Bei Fragen wenden Sie sich gerne an die Studienleitung unter klim@evh-bochum.de. 

Anmerkung. * = Pflichtfragen. Die Teilnehmenden konnten auswählen, ob sie den Fragebogen auf 
Deutsch, Sorani, Kurmandschi oder Türkisch ausfüllen. 

mailto:klim@evh-bochum.de


   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Münchner Kurd*innen“ – (Un-)sichtbare Realitäten zwischen pluralen Zugehörigkeiten und 

mehrdimensionaler Diskriminierung   

Prof. Dr. Çinur Ghaderi, Monique Kaulertz, Mary Lam 

23. Januar 2026 

 

Evangelischen Hochschule Rheinland-Westfalen-Lippe (EvH Bochum) 

Immanuel-Kant-Str. 18-20 

44803 Bochum 

 

Im Auftrag der Fachstelle für Demokratie der Landeshauptstadt München 



   

 

 

  



   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


